
Das Gesicht des Auges
Das Gesicht des Auges
Das Gesicht des Auges

Das Gesicht des AugesDas Gesicht des AugesDas Gesicht des Auges

Das Gesicht des Auges





Das Gesicht des Auges
Das Gesicht des Auges
Das Gesicht des Auges

Das Gesicht des AugesDas Gesicht des AugesDas Gesicht des Auges

Yuri Leiderman

Dieter Ruckhaberle

Volodymyr Budnikov

Das Gesicht des Auges

Vlada Ralko

Bernhard Vogt
Ausstellerkatalog

05.12.2024 – 12.01.2025

Hotel Continental – Art Space in Exile

Berlin









1110

Wer das Anschauen / nicht bricht / sieht nichts.
(Cees Nooteboom, Das Gesicht des Auges, 1989) 

Was mit eigenen Augen gesehen wird, könnte als unbestreitbarer Beweis 
angesehen werden, und wer seinen eigenen Augen traut, kann ein Ereignis 
bezeugen. Wäre da nicht Kierkegaards Bemerkung, dass „die Wahrheit nur 
in dem Maße existiert, wie der Einzelne sie selbst produziert“. Unter einer 
sengenden Sonne ist es offensichtlich, leicht verblendet zu sein, denn die 
sogenannten Gemeinplätze sind zumeist schon verödet wie abgegraste 
Weiden. Genaues Schauen zerlegt das Gesehene zu einer Abstraktion. Die 
Sprache (Ukrainisch, Englisch usw.) erinnert uns jedoch daran, dass sehen 
verstehen bedeutet. Was unsere lang gehegten Überzeugungen bedroht, das 
nennen wir ungesehen oder gar unmöglich. Da es dabei um etwas so radikal 
Unfassbares geht, dass man so schnell wie möglich die Augen schließen 
möchte, damit es keine Zeit hat, in der Netzhaut stecken zu bleiben und das 
gewohnte Bild der Realität für immer zu verändern, muss es schlecht sein. 
Das heißt, wenn der Mensch einen Blick auf das um ihn herum geschehende 
riskiert, kann er nicht länger Zeuge bleiben und verdammt sich selbst zur 
Anwesenheit im, und zur Teilnahme am, Geschehen, auf das er sowohl durch 
seine Taten als auch durch seine Untätigkeit Einfluss ausübt. Wir nehmen 
entweder die Verantwortung einer Existenz im Kontext des Gesehenen auf 
uns, oder wir entscheiden uns für die freiwillige Blindheit.

Ausgewählt wurden Statements von Künstlerinnen und Künstlern, die nicht 
nur in Zeiten von nahen und fernen, kalten und heißen Kriegen entstanden 
sind, sondern auch von einem Ort aus, wo Ethik, Politik und Kultur den einzig 
möglichen Boden für die Verwirklichung des menschlichen Blicks bilden. In 
der Tat wird die menschliche Existenz von der Netzhaut zusammengehalten, 
einem fragilen Koordinatennetz, das immer wieder der Erneuerung bedarf. 
Das Auge schweift über den Abgrund der Hölle und führt den Blick in die 
Lücken der Dunkelheit, um das Licht sehen zu können. Das ungeduldige 
Auge des Orpheus. Die hilflose Blindheit des Menschen, dessen Blick sich 
auf das instinktive Sehen des Tieres auf das Ziel verengt hat. Das Auge 
der schwarzen Sonne. Die Einsicht des Auges gerichtet nach innen, nach 
Hause. Das Sehen als Risiko der Liebe. Das Ansehen als Entscheidung zur 
Begegnung mit der eigenen Natur des Individuums, das Wahrheit erzeugt.

Das Gesicht des Auges  /  Vlada Ralko

91 cm

3,66 m 

81 cm

2,54 m 

2, 71 m
1,88 m

3, 44 m
2, 09 m

V
B

 w
all

Ruckhaberle
small painting

Ruckhaberle
Lithographies

R
u

ckh
ab

erle
sku

lp
tu

re

R
alko

Tab
le

Leiderman

V
og

t
P

od
iu

m
Leiderman

construction



1312

Das Gesicht des Auges. Gedanken der Kuratorin  /  Vlada Ralko, Berlin, November 2024

Der Blick eines modernen Menschen, der die Nachrichten schaut, ist darauf 
trainiert, das Gesehene automatisch zu sortieren, um das eigene Weltbild 
zu ordnen. Denn diese Art des Sehens bedeutet, sich durch die Fragmente 
politischer Kontexte zu wühlen. Der Aufbau der Ausstellung „Das Gesicht 
des Auges“ wurde unter Berücksichtigung der Existenz eines gemeinsamen 
politischen Feldes zusammengestellt, in dem die persönlichen Geschichten 
der Teilnehmenden ein Beweis dafür ist. In ihren Werken testet jeder der 
Künstler zu unterschiedlichen Zeiten und unter unterschiedlichen politischen 
Bedingungen auf seine Weise die gemeinsame menschliche Natur auf 
Dauerhaftigkeit, tastet nach den Grenzen des Menschlichen, um sich seiner 
Präsenz sowohl in sich selbst als auch um sie herum zu versichern. 

Der Name der Ausstellung lehnt sich an den Titel des Gedichtbandes 
von Cees Nooteboom (Cees Nooteboom, Das Gesicht des Auges, 1989), 
der folgende Zeilen enthält: «Wer das Anschauen / nicht bricht / sieht 
nichts». Larysa Venediktova half bei der Deutung und erinnerte sich an 
die Verwandtschaft mit Kierkegaards Ausspruch, in dem er sagt, dass er 
nichts sah, weil er zu genau betrachtete. Inspiriert wurde ich auch von 
der treffenden Bemerkung des Philosophen und Mathematikers Mykhailo 
Zjatin über „ein Auge, das mit Leichtfertigkeit bewaffnet ist“. Die Fähigkeit 
des menschlichen Auges, das Gesehene in Wissen umzuwandeln, das 
die Wege des Bewusstseins, des Denkens und des Gedächtnisses weiter 
bestimmt, erscheint uns oft allzu gefährlich. Daher zwingt der natürliche 
Abwehrmechanismus den Menschen dazu, Gewalt gegen sein eigenes 
Auge auszuüben und seine Sicht durch eine Mischung aus Gewohnheiten, 
Wünschen, Ideen, Ängsten, Erfahrungen, Überzeugungen usw. zu trüben. 
Somit verrät das leichtfertige Auge nicht nur das menschliche Sinnesorgan, 
sondern tatsächlich auch das Wesen der menschlichen Natur, weshalb die 
zivilisierte Welt in den Ruinen des politischen Denkens und darüber hinaus in 
den Ruinen der Menschheit steckt. 

Ein guter Lehrer lernt manchmal von einem Schüler, und das Auge des 
Gastes bemerkt manchmal, was der Gastgeber nicht bemerkt. Die Gestaltung 
der Ausstellung „Das Gesicht des Auges“, die sich 2022 intuitiv zu entwickeln 
begann, erfuhr auch während der Platzierung von künstlerischer Arbeiten 
im Ausstellungsraum und erst recht während weiterer Diskussionen, 
Geschichten und Reflexionen darüber, was mit der Kombination von Design, 
Werken, Ausstellungshalle und Zuschauern wirklich geschah und sich 
veränderte, weitere Verfeinerungen. Für einen unmerklichen Moment begann 
mich die Ausstellung zu lehren, und die mir zuvor mutmaßlich bekannten 
Werke etwas zu erschließen, worüber ich vorher nicht nachgedacht hatte. 

Dieter Ruckhaberle ist mit Werken aus verschiedenen Perioden seines 
Schaffens vom Beginn des Mauerbaus über die anschließende Ära des 
Kalten Krieges bis in die frühen 2010er Jahre, die Vorkriegszeit in Europa, 
vertreten. So scheint er mit mehreren Stimmen zu sprechen, agiert als 
mehrzählige Figur, wobei er in einem das zerrissene Bild der Epoche 
versammelt. 

Der Künstler Bernhard Vogt spricht in seinen Werken in einer Sprache, 
die aus dem Bauhaus stammt, von der europäischen Ära der 1980er 
Jahre, und steht auch im Einklang mit der groben plastischen Aussage der 
Künstlergruppe Brücke. Seine in der Ausstellung vertretenen Linolschnitte 
brechen auch die lineare Ordnung der Zeit und weisen auf die Zeichen und 
Warnungen hin, welche aus den 80er in die Gegenwart geworfen werden. 

In einer persönlichen Wendung von der Konzeptkunst zur Malerei 
fordert Yuri Leiderman den toten allgemeinen Standard bezüglich der 
Fortschrittslogik der Kunst heraus. Seine verzweifelte Bildgeste beleuchtet 
das Menschliche, wo es unmöglich oder verloren scheint.

Volodymyr Budnikov ist in der Ausstellung mit Werken von 2024 vertreten, 
in denen sich die direkte Sprache der ersten Kriegsjahre zu einer 
malerischen Geste der Gegenwart, einem offenen Auge, einem Augapfel, 
einer kreisförmigen Vision, die sowohl nach außen als auch nach innen 
gerichtet ist, verdichtet.

Meine Installation 2020 Jahre, die vor Beginn der großangelegten 
Invasion entstanden ist, erzählt vom Verlassen der vertrauten Zone, 
wo sich der Mensch allein mit seinem Körper, dem Tod, Gott und dem 
Tierischen befindet. 

Statt direkter politischer Statements weist jedes Werk in „Gesicht des Auges“ 
auf die Möglichkeit einer Berührung des Historischen mit dem Persönlichen 
hin, wenn das bloße Auge dem Wissen gleichkommt. Im gemeinsamen Raum 
der Ausstellung werden die Werke der Künstler nicht nur zu Projektionen der 
Ansichten des Urhebers unter dem Gesichtspunkt bestimmter historischer 
Momente, sondern auch zu einer intimen Herausforderung der Welt, die in 
die Grundlagen der menschlichen Natur, nämlich Ethik und Kultur, eingreift. 
Die Arbeiten von fünf unabhängigen Künstlern mit unterschiedlichen 
künstlerischen Biografien und politischen Erfahrungen werden so kombiniert, 
dass der gleichzeitige Klang ihrer Aussagen an einem einzigen Ort zumindest 
Licht auf unser gemeinsames Bild des Daseins wirft.



1514

Blicken als Protest  /  Valeria Plehotko, Tanya Stas

Das Gesicht des Auges ist eine von Vlada Ralko kuratierte Ausstellung, 
die die Werke von Vlada selbst mit den Werken von Volodymyr Budnikov, 
Bernhard Vogt, Dieter Ruckhaberle und Yuri Leiderman vereint. Das 
Hauptziel dieses Projekts war der Versuch, das Phänomen der menschlichen 
Fähigkeit zu sehen, d.h. zu fühlen und sich in die eigene historische Zeit 
einzufühlen, zu thematisieren. „Meine Liebe, die Welt ist so, dass es 
meistens besser ist, sie gar nicht zu sehen.“ Das sagt Tante Nuntia zu ihrer 
fast blinden Nichte in der Erzählung Die Brille aus der Sammlung Neapel liegt 
nicht am Meer von Anna Maria Ortese. Dieses Zitat verfolgte uns während 
der gesamten Vorbereitungszeit der Ausstellung Das Gesicht des Auges. Was 
ist das für eine unglaubliche Fähigkeit von Neuronen, das Visuelle in das 
Intellektuelle zu verwandeln?! Ein Geschenk, das unsere Zivilisation geformt 
hat, oder ein Fluch, der die Menschheit seit Jahrhunderten in den Abgrund 
von Katastrophen, Kriegen und Epidemien treibt?

Die von Vlada für die Ausstellung ausgewählten Werke wurden von 
Künstlern aus verschiedenen Perioden zwischen dem Kalten Krieg und den 
heutigen Kriegen geschaffen. Sie sind im Rahmen eines einzigen Projekts 
versammelt und treten mit einem Gefühl der Unvermeidlichkeit und des 
Entsetzens auf den Betrachtenden ein, bevor jener historische Moment 
verloren geht, in dem noch alles korrigiert, zum Besseren gewendet und der 
Fluch seiner Existenz von der Menschheit abgewendet werden konnte.

Aber die Geschichte wird nie anders sein, und in dem Moment, in dem 
wir diesen Text beenden, gehen die Kämpfe in der Ukraine weiter, 
Parastoo Ahmadi, eine Sängerin aus dem Iran, droht wegen ihres 
Auftritts ohne Hidschab während eines auf YouTube übertragenen 
Konzerts ein Gerichtsverfahren, in Sakartwello (Georgien) fand die 
Amtseinführungszeremonie von Micheil Kawelaschwili statt – dem neuen 
„Präsidenten“, der von der derzeitigen Staatschefin Salome Surabischwili, 
der Opposition und Tausenden von Bürgern nicht anerkannt wird, und 
die auf die Straße gehen, um gegen den prorussischen Kurs der neuen 
Regierungspartei „Georgischer Traum“ zu protestieren, und noch Tausende 
anderer Ereignisse, die einem den Atem rauben, und es lädt sich das Gefühl 
der eigenen Ohnmacht auf und das Verlangen, sich zu verstecken, nicht zu 
lesen, nicht zu hören, nicht zu sehen. Schließlich kommt mit dem Wissen 
auch das Gefühl der eigenen Ohnmacht gegenüber der Wirklichkeit. Aber 
nach der Ohnmacht kommt die Demut, und nach der Demut kommt der Tod. 
Und so wird Sehen nicht nur zu einem gleichgültigen Akt der Kontemplation, 
sondern zu einem der möglichen Akte der „Unvereinbarkeit“. Solange wir 
in die Wirklichkeit blicken, kultivieren wir in uns selbst den „Ungehorsam“, 
den Durst nach Veränderung, den Wunsch nach einer besseren Welt. Und 
hier zeigt sich der Wert der Ausstellung Das Gesicht des Auges, weil sie 
den Betrachtenden daran erinnert, dass das Blicken an sich schon eine 
Protesthandlung ist, weil das Sehen ein Akt der Unvereinbarkeit ist, und wo 
Unvereinbarkeit ist, wird kein Tod sein, weil sie auf die eine oder andere 
Weise zur Handlung führt.



1716

Augen der Welt / Kostiantyn Doroshenko, Berlin, Januar 2025

Zu meinem Geburtstag schenkte mir Vlada Ralko Aleppo-Seife, die sie in Berlin 
von syrischen Binnenvertriebenen erworben hatte. Wir haben vor langer 
Zeit und unabhängig voneinander Gefallen an ihr gefunden. Das Geschenk 
brachte mich zurück zum Morgen des 24. Februar 2022. Ich dachte damals an 
Aleppo und scrollte ununterbrochen durch den Newsfeed in meinem Laptop. 
Diejenigen, die die legendäre und seit dem Reich von Akkad bekannte Stadt, 
zerstört haben, können dasselbe mit meinem Kyjiw tun. Irgendwann spürte 
ich, dass der Blick aufgehört hatte, die Informationen, die automatisch über 
den Bildschirm glitten, wahrzunehmen und war in sich selbst eingetaucht.

Die von den Kreuzfahrern entdeckte Aleppo-Seife veränderte wie die Hygi-
enepraktiken des Islam Europa langsam, aber tiefgreifend. Jahrhunderte-
lang nach dem Fall Roms wurden die Geheimnisse der Seifenherstellung 
zusammen mit anderen Errungenschaften der Antike in der muslimischen 
Welt bewahrt. „Rituelle Reinheit ist die Hälfte des Glaubens“ – getreu dem 
Hadith des Propheten Mohammed erfuhren die Soldaten des großen Kurden 
Saladin im Voraus von der Annäherung christlicher Ritter durch die Wellen 
ihres Gestankes. Die Nachlässigkeit der Europäer in Bezug auf die Rein-
heit des Körpers drängte die nahöstlichen Gelehrten schon lange vor den 
Kreuzzügen zu phantasmagorischen Schlussfolgerungen. Der persische Arzt 
Ibn Abi-l-Ashas aus dem 9. Jahrhundert behauptete zum Beispiel, dass die 
Bewohner der nördlichen Länder sich wie Tiere häuten. Und im 21. Jahrhun-
dert veröffentlichte der italienische Arzt Francesco Franceschi eine Studie 
über die dämonisierte Langlebigkeit der mittelalterlichen Tempelritter. 
Ihr Grund war keine schwarze Magie, sondern die Nachahmung muslimi-
scher Gewohnheiten: regelmäßige Waschungen und die Ablehnung von 
Schweinefleisch. 

Was offensichtlich erscheint, entwickelt sich schnell zu einem Stereotyp 
des gesunden Menschenverstands. „Ich lerne jedes Mal, wenn ich sehe, wie 
das Offensichtliche mich für das Reale blind macht“, sagt Vlada Ralko. Der 
offensichtliche Eurozentrismus hindert uns daran, die Realität Europas und 
der Welt in ihrer Geschichte vor unseren Augen zu sehen. „Globale Konflikte, 
wie der Zweite Weltkrieg, begannen, weil eine Reihe von Gleichgewichten 
zerstört wurden: in der Mandschurei, wegen des Bürgerkriegs in Spanien, der 
Besetzung der Tschechoslowakei, des Anschlusses von Österreich. All dies 
zusammen führte zum Zusammenbruch des damals bestehenden Systems“, 
bemerkt Andrew Michta, Direktor der Scowcroft Strategic Initiative beim 
Atlantic Council. Der Beginn des Zweiten Weltkriegs wurde der Menschheit 
vom Negest Negesti, dem Kaiser von Äthiopien, Haile Selassie I, angekündigt 
und blieb ungehört. „Verstehen die Völker der ganzen Welt nicht, dass 
während sie bis zum bitteren Ende kämpfen, ich nicht nur meine heilige 
Pflicht gegenüber meinem Volk erfülle, sondern auch über die letzte Zitadelle 
der kollektiven Sicherheit wache? Sind sie so blind, dass sie nicht sehen, 
dass ich der ganzen Menschheit gegenüber verantwortlich bin?.. Wenn sie 
nicht sehen, sage ich prophetisch und ohne Verbitterung: Der Westen wird 
zugrunde gehen“, erklärte er 1936 auf den Seiten von „The New York Times“. 
Im Jahr zuvor hatten Mussolinis Truppen Äthiopien überfallen und besetzt 

und dabei aktiv chemische Waffen eingesetzt. Die vom Völkerbund gegen den 
Aggressor verkündeten Sanktionen gewannen nie an Kraft. Hauptsächlich 
aufgrund der Intrigen der UdSSR.

Mit der Unterstützung Moskaus ließ auch Baschar al-Assad chemische 
Angriffe gegen seine syrischen Landsleute durchführen. Die Russen 
setzen chemische Waffen gegen die Ukraine ein. Ihre nordkoreanischen 
Verbündeten kämpfen bereits in Europa. Den Anblick welcher anderen 
Eskalation fürchtet Europa, nachdem es auf Millionen von Flüchtlingen 
aus Syrien und der Ukraine getroffen ist? Und was bedeuten die Worte 
„Stabilität“, „Wohlstand“ und „Zukunft“? 

Das kuratorische Projekt von Vlada Ralko „Das Gesicht des Auges“ im 
Berliner Zentrum „Hotel Continental – Art Space in Exile“ öffnet uns die 
Augen für die Fragilität dieser Strukturen. Der mit Fenstern und Säulen 
ausgedünnte Raum lässt den Blick zwischen den Werken wandern und 
beraubt die Exposition einer starren Erzählung und den Betrachtenden 
der Versuchung der Offensichtlichkeit. Der Vergleich der Werke moderner 
ukrainischer Künstler und deutscher Künstler aus der Zeit des Kalten Krieges 
zerstreut die Illusion: Der europäische Wohlstand ist keine Tatsache, 
sondern ein Prozess, der Anstrengung, Sensibilität des Blicks und ehrliche, 
nicht mechanische Reaktionen erfordert. Sowohl der Künstler als auch der 
Betrachtende sind für Vlada Ralko Zeugen und damit Teilnehmende. 

Bernhard Vogts Linolschnitte haben die Größe einer Postkarte – eine 
Botschaft an uns aus dem Jahr 1985, als sie für das Open-Air-Festival May 
Day in West-Berlin entstanden sind. Sie widmen sich Flüchtlingen aus der 
Türkei und dem Iran, deren Schicksal und Rechte damals in der deutschen 
Gesellschaft scharf diskutiert wurden. 1983 stürzte sich der 23-jährige 
Cemal Altun, einem nach dem Militärputsch aus der Türkei geflohen war, 
aufgrund eines Abschiebebeschlusses aus dem Fenster des Obersten 
Verwaltungsgerichts Berlin. Die Tragödie führte zu Straßenprotesten, 
verstärkte öffentliche Initiativen zur Unterstützung von Migranten und fand 
Eingang in Literatur und Musik. Vogt widmete das Werk Altun. Gedenkstätten 
für Cemal wurden in Berlin, Hamburg und Kassel errichtet, aber die Zahl 
derer, die in Deutschland aufgrund einer drohenden Abschiebung gestorben 
sind, beläuft sich nunmehr auf Hunderte. 

Vogt war ein Anhänger von Bauhaus. Vlada Ralko kommentiert: „Diese 
visuellen Formen sind auch uns sehr nahe. Wenn ich Bernhards Werke 
1985 gesehen hätte, hätten sie mich durch ihr handwerkliches Geschick 
berührt. Heute verstehe ich, dass in der UdSSR modernistische Techniken 
verwendet wurden, um die kommunistische Ideologie zu verherrlichen und 
den Kapitalismus zu verurteilen, während Vogt sie zwecks einer scharfen 
Kritik an seinem Staat verwendete. Der Sowjetmodernismus ist ein Paradox, 
die UdSSR hat den Modernismus zerstört, indem sie ihn für Propaganda 
ausnutzte.“ Im Jahr 2024 forderten die Funktionäre der Alternative für 
Deutschland eine kritische Revision des Bauhaus-Erbes als „Irrweg der 
Moderne“1. „Die komfortable Nische Europa ist sichert sich ab. Wenn es 
während des Kalten Krieges oppositionelle politische Kontexte gab, haben 
jetzt alle einen gemeinsamen Kontext“, betont Ralko.

1  https://www.mz.de/mitteldeutschland/kultur/afd-bauhaus-kritik-architektur-moderne-jubilaeum-3936104



1918

Volodymyr Budnikov wurde 1947 in Kyjiw geboren. Ein Jahr zuvor hatte 
George Orwell im „Observer“ erklärt: „Russland hat begonnen, einen 
Kalten Krieg zu führen...“. Am Vorabend des Zusammenbruchs der UdSSR 
entdeckte Westeuropa Budnikov für sich, seine Werke kaufte Peter 
Ludwig für sein Museum in Aachen. Heute sind sie dort in der Ausstellung 
„Fragmente der Wirklichkeit, die es einmal gab“ zu sehen, die der Kunst 
der Ukraine gewidmet ist2. Der Kalte Krieg ist längst vorbei. Aber seine 
Hauptbedrohung – die Möglichkeit eines Atomschlags – wurde von Moskau 
lax wiederbelebt. 

Das „Hotel Continental“ präsentiert Budnikovs Arbeiten aus dem Zyklus 
„Personal Account / Mein Konto“. Die empörte Malerei steht im Widerspruch 
zum Namen, der sich auf eine prosperierende Normalisierung bezieht. Das 
digitale Büro ist ein Ort von Finanz- und Informationsflüssen, das reale ist 
der Luxus abgekoppelter Reflexion und Planung. Der Krieg, der in das Leben 
des Künstlers eingebrochen ist, bringt die Frage der persönlichen Teilnahme 
auf die Ebene von Ethik und Politik. Die Arbeiten von Budnikov schreien über 
den Ausfall des weltweiten Treuhandkredits, der mit der Missachtung des 
Budapester Memorandums durch die russische Annexion der Krim begann. 

Im Jahr 2015 wurde im Shelter-Projekt der ChervoneChorne Foundation 
in Kaniw von Vladimir Budnikov eine Bildergalerie eines Atompilzes in 
abstrakten Landschaften geschaffen, die darauf hindeutete, dass das 
Leben auf der Erde nach der Selbstzerstörung der Menschheit schön sein 
kann. „Der Mensch wird in der Tat in dieser Welt nicht benötigt. Nur zum 
Anschauen. „We are the eyes of the world“ …“- schreibt in seinen „Moabit 
Chronicles“ Yuri Leiderman, ein weiterer Teilnehmer an den Ausstellungen 
„Das Gesicht des Auges“ und „Fragments of reality that once was“. Er zeigte 
persönliche Integrität, indem er eine bedeutende Position im russischen 
Kulturestablishment aufgab und die Marginalität unkonventioneller Malerei 
abseits der aktuellen Moden wählte. Über das künstlerische Phänomen, 
von dem er selbst einer der Führer war, sagt Leiderman: „Der Moskauer 
Konzeptualismus verwandelte die amerikanische Performance – mit ihren 
echten Prärien und Vulkanen – in eine „mutmaßliche Performance“ und 
ermöglichte damit die private Existenz zeitgenössischer Kunst innerhalb der 
eigenen vier Wände.“

Inmitten der Ereignisse des Kyjiwer Maidan 2014 sagte der Andrii-Belyi-
Preisträger Yurii Leiderman: „Ich hege den Traum, eines Tages in mein 
Odesa zurückzukehren. Und ich würde gerne in einer einheitlichen Ukraine 
leben. Mit einer einzigen Staatssprache, dem Ukrainischen. Die Aussicht, 
einer „sprachlichen Minderheit“ anzugehören, schüchtert mich überhaupt 
nicht ein. (...) Ich möchte niemanden beleidigen. Aber ich denke, keine 
Flagge der Welt wird derzeit so hoch gehisst wie unsere, gelb-blaue. Und 
nirgendwo auf der Welt singen die Menschen die Nationalhymne so mutig 
und hoffnungsvoll wie wir. Auf Ukrainisch“.

Leidermans Malerei ist grundsätzlich nicht elegant, sie erfordert 
Kontemplation, begleitet von zufälligen und nicht immer bequemen 
Entdeckungen. Die Werke aus seinen „Geschichte eines Pferdes“ 

2  https://ludwigforum.de/event/fragmente-einer-wirklichkeit-die-einmal-war/

verunsichern durch Tiere mit menschlichem Blick. In der Skulptur „Teil der 
Studie“ von Dieter Ruckhaberle verwandelt sich eine Menschengestalt in 
ein Tier. Sie ist der Antipode zu Rodins „Der Denker“. Indem die Neugierde 
durch die Verantwortung ersetzt wird, verliert der Mensch die Integrität und 
mit ihr seine Menschlichkeit. 

Das Verantwortungsbewusstsein von Dieter Ruckhaberle öffnete den 
deutschen Behörden und der Gesellschaft die Augen. Er initiierte und 
leitete die Fonds zur sozialen Unterstützung von Künstlern und freien 
Massenmedien in Deutschland und machte unpopuläre politische 
Statements. Zum Beispiel zur Verteidigung des bulgarischen Staatsbürgers 
Sergej Antonov, der als Komplize beim Attentat von Ali Agca auf Papst 
Johannes Paul II. beschuldigt wurde. „Allein die Vorstellung, dass die 
Ermordung des Papstes den Interessen des bulgarischen Volkes oder seiner 
Regierung dienen könnte, ist absurd“, sagte Ruckhaberle der Bulgarischen 
Telegraphenagentur. Nach vier Jahren Haft wurde Antonov vom italienischen 
Gericht „aus Mangel an Beweisen“ freigelassen. 

Der verwirrte Kopf der Ruckhaberle-Skulptur erinnert an die Bilder des 
grafischen „Lwiwer Tagebuchs“ von Vlada Ralko, das sie nach der Eskalation 
des russischen Krieges gegen die Ukraine im Jahr 2022 begann. Für beide 
Künstler sind das Politische und das Zivile integrale Bestandteile des 
Phänomens „Mensch“. Die Chimären des „Lwiwer Tagebuchs“ sind Bilder 
von Russen, die auf das Recht auf eigene Meinung und auf Subjektivität 
zugunsten staatlicher Macht verzichtet haben. Doch in „Das Gesicht 
des Auges“ präsentierte Vlada ihre andere Arbeit – die Installation 
„Sonntagsessen“. 

Der Manierismus des gedeckten Tisches in der Ausstellung verursacht 
Verlegenheit. Ein Gefühl, das dem ähnelt, was wir als Kinder hatten, 
die gezwungen waren, an überfüllten sowjetischen Familienfesten 
teilzunehmen, die zu ritueller Gastfreundschaft verdammt waren. Die Abzüge 
auf den Tellern sind Fotos von Ralko in der Fleischabteilung des Kyjiwer 
Roggenmarktes, am montenegrinischen Strand, im Johann Georg Pinzel 
Museum in der ehemaligen Klarissenkirche in Lwiw, und als der Koch ein 
Kaninchen in der Küche des umbenannten Restaurants „Kniazha Gora“ in 
Kaniw verarbeitete. Aus dem Holz des gekreuzigten Christus geschnitzte 
Körperfragmente von Mensch und Tier – eine assoziative Erscheinung „über 
den Ausgang eines Menschen aus der vertrauten Zone heraus, wo er sich 
allein mit seinem Körper befindet, dem Tod, Gott und dem Tierischen“.



2120



2322



2524

«Das Gesicht des Auges»: Blick in die Dunkelheit  /  Yulia Manukyan

In Berlin wurde vom 5. Dezember 2024 bis zum 12. Januar 2025 die Aus-
stellung „Das Gesicht des Auges“ gezeigt, die die Werke von Künstlern 
der deutschen Nachkriegszeit mit den Erfahrungen moderner ukrainischer 
Künstler kombinierte. Dies ist das erste kuratorische Projekt von Vlada Ralko 
und ein kraftvoller Versuch, über laute politische Aussagen hinauszugehen 
und anhand ausgewählter Kunstwerke die „Möglichkeit der Berührung des 
Historischen mit dem Persönlichen“ zu erforschen.

Die Ausstellung präsentierte die Werke von Dieter Ruckhaberle, Bernhard 
Vogt, Vladimir Budnikov, Yuri Leiderman und Ralko selbst. Konzeptionell 
diente die Zusammenstellung als Beweis für die Existenz eines gemeinsamen 
politischen Feldes, in dem sich die persönliche Geschichte jedes Künstlers 
manifestiert. Und wo jeder sein eigenes Mikrofeld bildet, wobei die mensch-
liche Natur angesichts soziokultureller Katastrophen erforscht wird.

Der Name der Ausstellung folgt dem Titel der Gedichtsammlung von Cees 
Nooteboom (Das Gesicht des Auges, 1989), die folgende Zeilen enthält: Wer 
das Anschauen / nicht bricht/sieht nichts. Die Kuratorin „schnappte“ sie in 
einem Interview mit der Künstlerin Heike Ruschmeyer, deren Werk sie lange 
bewundert hatte und die sie bei ihrer Arbeit im Künstlerhof Frohnau (einer 
kleinen Künstlerresidenz im Norden Berlins) persönlich kennengelernt hatte.

Das kuratorisches Konzept von Ralko basiert teilweise auf der ukrainischen 
Interpretation der poetischen Linie von Nooteboom, die von Larysa Venedik-
tova (ukrainische Künstlerin und Performerin) präsentiert wird, in der Larysa 
wiederum auf Verwandtschaft mit dem Ausdruck von Kierkegaard hinweist: 
„Ich habe nichts gesehen, weil ich zu genau hinsah.“

Die Ausstellung wurde im Hotel Continental – Art Space in Exile gezeigt und 
wurde auch von der ukrainischen Chervonechorne Foundation im Rahmen 
des Residenzprogramms a_brücke unterstützt. Zu einem großen Teil ver-
dankt ihre Organisation ihre Bemühungen den Exekutivkuratorinnen – Vale-
ria Pliekhotko und Tanya Stas.

Der Name „Hotel Continental“ bezieht sich auf das Zentrum für zeitgenössi-
sche Kunst „Hotel Continental“ in Mariupol, wo dessen Team 2021 tätig war. 
Durch die großangelegte Invasion der Russischen Föderation in die Ukraine 
wurde das Gebäude infolge einer Explosion im April 2022 erheblich zerstört. 
Der aktuelle Kunstraum ist also eine Hommage an die Erinnerung an die 
Heimatstadt. Von Anfang an baute das Team dieser Institution eine Platt-
form für ukrainische Kunst im Exil auf, aber mit der Zeit wurde klar, dass 
dies eine gewisse Einschränkung und tatsächlich im Prinzip eines „Ghettos“ 
bedeutete. Die neue Strategie beinhaltet die Einbeziehung von Vertretern an-
derer Gruppen, und „Das Gesicht des Auges“ wird zu einem bahnbrechenden 
Schritt von der Förderung einer engen Kommunikation zwischen Migranten-
gruppen hin zur Integration in den lokalen künstlerischen Kontext. 

Vlada Ralko ist auch zuversichtlich, dass Berlin und Kyjiw zu Diskussions-
plattformen für die Revision der Grundbegriffe von Ethik, Kultur und Politik 

in Europa werden können. „Chervonechorne“, das aktiv mit ausländischen 
Künstlern zusammenarbeitet, unterstützte erstmals eine solche Veran-
staltung im Ausland und skalierte seine Praxis auf das Niveau einer neuen 
Kulturdiplomatie. Es scheint eine viel lebendigere Geschichte im Sinne von 
institutioneller Repräsentation und Aufklärung zu sein als staatliche Reprä-
sentation, vor allem wegen ihrer Formalisierung.

Wenn ich meine kuratorischen Gedanken über die Ausstellung studiere, frage 
ich mich, wie all meine parallelen Lektüren mit ihnen in Einklang stehen. 
Allerdings gibt es keinen Grund zur Verwunderung. Die scharfe Kontroverse 
um „unseren Krieg“ als Antithese zu „ihrer friedlichen Stabilität“ hat weder 
heutige Wurzeln noch eine völlig lokale Dimension. Der Wert des Projekts 
besteht darin, dass es im Dialog mit deutschen Künstlern stattfindet, die 
während des Kalten Krieges arbeiteten, als die Existenz der Berliner Mauer 
den Glauben an eine pazifistische Utopie eindeutig widerlegte.

Die Botschaft dieser Ausstellung ist eine relevante Sicht, die uns zeigen 
soll, wie illusorisch Stabilität in Europa ist. Wie naiv erscheinen die Gesten 
des Selbstbewusstseins – „wir kontrollieren die Situation“ – vor dem Hin-
tergrund der Zahl der Aggressionen durch Weltdiktaturen. Wie auch die 
Versuche, ukrainische Themen in der Kultur in den Rahmen der Opferrolle 
zu drängen, indem sie von den eklatanten Folgen dieses Problems gelöst 
werden und erfinderisch eine sprachliche Übung in der Nichtbenennung von 
Dingen bei ihrem Namen vollzogen wird.

Sehr gut gefällt mir das Zitat aus Aufzeichnungen zu Kafka von Adorno: „Die 
Lichtquelle, welche die Schründe der Weltalls höllisch aufglühen läßt, ist die 
optimale“.

Ist nicht ein mächtiger künstlerischer Ausdruck eine solche Quelle? Die 
Ausstellung wirft einen Lichtstrahl auf die Risse der Verblendung des sich 
in Sicherheit Wiegens. Es ist, als würde man Adornos „mit den Augen eines 
künstlichen Engels“ auf die Normalisierung höllischer Existenzbedingungen 
betrachten und sie nicht als ontologisch determiniert, sondern als Werk 
menschlicher Hände erkennen.

Und hier erweist sich das messianische Licht, das aus dem Inneren der Welt 
durch die „Risse und Deformationen der Moderne“ scheint, als nützlich, um 
sein höllisches Inneres zu enthüllen: „zerrissenes, verstümmeltes Inneres“. 
Die Serie „Personal Account / Mein Konto“ von Volodymyr Budnikov (2024) 
„reproduziert“ dieses Bild visuell perfekt, obwohl seine Konnotationen über 
das Räumliche hinausgehen und den Übergang von „Verantwortung“ von 
der ethischen zur wirtschaftlichen veranschaulichen. Es ist symbolisch, 
dass das „Büro“ ursprünglich von Inken und Hinrich Baller im privaten 
Raum des Gebäudes eingerichtet wurde, innovativen Architekten, die in 
den Jahren 1966-1989 das einzigartige Stadtbild West-Berlins prägten. Der 
spitzwinklige und zugleich freie Stil wird konventionell als eine Mischung aus 
Moderne und organischer Architektur definiert, bei der das Prinzip „viel Luft 
und Licht“ grundlegend ist. Die „Durchlässigkeit“ dieser Innenräume, welche 
fließende Grenzen zwischen Innen und Außen, zwischen privatem und 
öffentlichem Raum bilden, ist ein gelungenes Setting für das Konzept der 
Auflösung der Ethik in einem aggressiven Umfeld des „komfortablen Daseins 
ohne moralische Lasten“.



2726

All diese Überlegungen provozierend, ist die Ausstellung zweifellos ein 
tiefgründiges intellektuelles Produkt, im Gegensatz zu emotionalen Äu-
ßerungen „reaktiver“ Natur. Letztes Jahr reiste ich als Teil des Teams des 
Instituts für Kulturstrategie (Lwiw) nach Tartu (ESC-2024), um über die 
Veranstaltung „Ukrainische Tage. Ukraine! Unmuted“ zu sprechen. Auf einer 
der Podiumsdiskussionen wurde die Meinung geäußert, dass es derzeit eine 
Verschiebung des Interesses von unserer „Kultur des Leidens“ hin zu einer 
anderen gibt. Allein wegen Geography of Trauma seien wir für den Westen 
interessant geworden, und dieses Interesse entstand vor allem aufgrund 
von Empathie. Aber die Welt „bringt“ regelmäßig Katastrophen hervor, und 
jetzt richtet sich die Aufmerksamkeit bereits auf andere. Die naheliegende 
Schlussfolgerung ist, dass es heute nicht mehr ausreicht, dass Kunst nur 
„ukrainisch“ ist. Künstlerischer Wert und eine tiefe Verbundenheit mit der 
gesamteuropäischen Kultur können die Empathie in ein grundlegendes 
Interesse verwandeln. Das heißt, Repräsentationen sollten eine konstruk-
tive Position zwischen zwei extremen Polen suchen – der „Geographie des 
Traumas“ und der ideologischen Servilität.

Eine Bemerkung zur Architektur der Ausstellung. Da es sich nicht um einen 
perfekten „White Cube“ handelt, da der Raum mehrere große Fenster hat 
und durch Spalten durchkreuzt wird, was ein eigenes Szenario diktiert, 
musste das ursprüngliche Konzept neu formatiert werden, ein Video wurde 
aufgegeben und die gewählte „Betreffzeile“ gekürzt. Aber am Ende ist es 
eine so anspruchsvolle Ausstellung der alten Schule geworden, die auf eine 
gute Art und Weise „old school“ ist, in der jedes Objekt mit dem anderen 
„spielt“ und in der scheinbar paradoxe Mikrokompilierungen tatsächlich eine 
überzeugende Logik von zeitlichen und semantischen Beziehungen demons-
trieren, die den Eindruck einer eloquenten Gesamtinstallation vermitteln. 
Die Kuratorin verzichtete bewusst auf eine Abdeckung der Fenster, weil 
sie das natürliche Licht in die Raumwahrnehmung einbeziehen wollte, um 
seine Vielfalt außerhalb der „starren Erzählung“ zu gewährleisten und das 
Auge chaotisch wandern und etwas Unerwartetes aufgreifen zu lassen. So 
wird die kuratorische These verstärkt, dass „ein Mensch, der etwas lange 
und aufmerksam betrachtet, nicht mehr nur ein Zeitgenosse ist, sondern 
ein Mittäter.“

Gespräch mit der Kuratorin

Ich fragte Vlada im Rahmen einer großen Forschungsarbeit, die der Geburt 
eines ganzheitlichen Konzepts vorausging.

—	Der aufschlussreiche kuratorische Text enthüllt immer noch nicht alle 
„Geheimnisse“ der Zusammenstellung. Wie wurde sie aufgebaut?

— Tatsächlich begann die Idee dieser Ausstellung intuitiv Gestalt anzuneh-
men, basierend auf meinen persönlichen Widerstandspunkten. Als Künst-
lerin arbeite ich mit der Grenze, wo das Menschliche zum Nicht-Mensch-
lichen wird, wo das Lebendige zum Toten wird und umgekehrt, also mit 
dem, was wie Nichthelligkeit, wie Schwärze erscheint. Dreh- und Angel-
punkt der Ausstellung war eine Skulptur von Dieter Ruckhaberle aus dem 
Jahr 1970. Als ich 2022 in die Residenz im Künstlerhof Frohnau kam, wo 
der Hauptteil seiner Werke aufbewahrt wird, sah ich diese Skulptur direkt 

in den Korridoren stehen. Künstler, die dort schon seit Jahren arbeiten, 
haben sich an sie gewöhnt. Ich hingegen war sehr beeindruckt von dieser 
Arbeit. Es scheint eine massive schwarze Truhe zu sein, ein Rätsel, denn 
es ist unklar, ob es sich um einen Menschen oder etwas anderes handelt.

—	Handelt es sich um „Teil der Studie“?

— Ja, aber ich hatte den Titel damals nicht gelesen, ich war fasziniert von 
der Plastizität der Skulptur. Zum einen steht sie im Einklang mit meinen 
persönlichen Themen, an denen ich die ganze Zeit arbeite und die nicht 
fertig werden, sondern sich umso weiter schärfen. Zum anderen sind da 
viele Anspielungen, zum Beispiel auf die zoomorphen Skulpturen von Mag-
dalena Abakanowicz. Bei Ruckhaberle scheint diese Figur ein Zoomorph 
zu sein, aber ihr Kopf bezieht sich nicht auf ein bestimmtes Tier. Genau 
wie das Wesen, das sie in ihren Händen hält, die einem lebenden Vogel 
ähnelt, aber auch wie ein toter gebeugt scheint. Darüber hinaus ist die 
strukturierte Oberfläche attraktiv. Doch trotz des Eindrucks von Schwere 
ist die Skulptur ziemlich zerbrechlich, weil sie aus Gips besteht. Man weiß 
nicht, ob es fertig und Absicht war oder ob es sich um ein Modell für eine 
zukünftige Bronzearbeit handelt. Bereits bei der Arbeit an der Ausstellung 
im Jahr 2024 habe ich eine sehr starke Verwandtschaft von Ruckhaberles 
Skulptur zu den neuen „schwarzen“ Werken von Volodymyr Budnikov 
gesehen, was auf den skulpturalen Charakter von Budnikovs Malerei zu-
rückzuführen ist (er zieht sie nicht auf Keilrahmen und sie sehen aus wie 
dunkle, deformierte skulpturale Papierbögen). Tatsächlich wurde Dieters 
Skulptur zum Ausgangspunkt der Ausstellungsvision.



2928

—	Wussten Sie schon vor  
der Residenz von ihm?

— Nein, ich habe viele deutsche Künstler seiner Generation durch Bücher 
in der Atelierbibliothek kennengelernt. Allerdings kannte ich Bernhard 
Vogt, der im Gegensatz zum „Star“ Ruckhaberle eine ganz bescheidene 
Figur ist. Als Mitglied einer ähnlich „stillen“ Künstlergruppe, der hin-
gebungsvoll arbeitet, aber der Selbstdarstellung gegenüber gleichgültig 
ist, verkörpert er mit seiner Biografie die Idee von Bauhaus über die 
Annäherung von Meister und Künstler. Sein erster Beruf war Möbelbauer. 
Vogt unterrichtete auch viele Jahre lang junge Menschen in der Linol-
schnitttechnik. Derzeit arbeitet er an einer Serie von Porträts deutscher 
Persönlichkeiten aus dem kulturellen Bereich – Architekten, Schriftsteller, 
die auch in der breiten Öffentlichkeit nicht sehr bekannt sind. Ich erinnere 
mich, wie ich bei einer Ausstellung dieser Gruppe bei seinen Linolschnitten 
der 80er Jahre stehen blieb – Vogt schuf sie für das Maifest in West-Ber-
lin. Mir fällt auf, dass sie sich formal auf die Brücke-Gruppe beziehen – 
grobe, vereinfachte Formen, Drucktechnik... Ich dachte, wenn ich sie 1985 
gesehen hätte, hätten sie keinen solchen Eindruck auf mich gemacht. Das 
sowjetische System zerstörte die Moderne, während sich eine weitere 
Manipulation der modernen Form in der Verwendung des „zerfallenden 
Westens“ entweder zur Illustration oder zur Karikatur manifestierte. Und 
hier kritisiert der West-Berliner Künstler mit der Serie „Flüchtlinge“ die 
Politik des eigenen Staates scharf.

Die in der Ausstellung gezeigten Werke von Vogt sind im Format von 
Postkarten entstanden, und ich wollte dieses Format unbedingt betonen, 
aus ihnen aber gleichzeitig Familienfotos in Rahmen machen, die zu Hause 
gegen das Vergessen aufgehängt werden. Durch ein Werk von Vogt erfuhr 
ich, dass die Abkürzung HIAG für „Gesellschaft zur gegenseitigen Hilfe 
für Waffen-SS-Mitglieder“ steht, die in Deutschland legal existierte und 
bis 1992 veröffentlicht wurde, als sie als „rechtsextremistisch“ anerkannt 
wurde.

—	Welch eine lebendige Manifestation des Kafkaesken. Im letzten Inter-
view (Café Deutschland. Im Gespräch mit DIETER RUCKHABERLE, 
2016) analysierte Ruckhaberle u.a. den Widerwillen der Gesellschaft, 

1 Bernhard Vogt, aus der Serie Flüchtlinge, 
1985, Linolschnitt

1



3130

in das Politische zu „blicken“, das zu formell vom „Dritten Reich“ ge-
säubert wurde, was seinen Repräsentanten bereits in den 60er Jahren 
erlaubte, institutionelle Positionen frei zu besetzen. Seine Bemerkung 
„Heute kann man sich das alles nicht mehr vorstellen – oder vielleicht 
kann man...“ wird als dieselbe „Prophezeiung“ wahrgenommen, die 
eigentlich ein klares Verständnis des Kontextes ist, in dem das Ressen-
timent gerade wegen der Unaufrichtigkeit der „Säuberung“ unvermeid-
lich ist.

— Auch Vogt sagt darüber in seinen Werken – schaut hin! Hinter seinen 
Werken verbergen sich tragische Geschichten von Flüchtlingen aus der 
Türkei und dem Iran. Insbesondere das Schicksal des 23-jährigen Cemal 
Altun, der 1983 (nach einem Militärputsch) aus der Türkei floh. Doch 
das rettete ihn nicht: aufgrund der Entscheidung des Oberverwaltungs-
gerichts Berlin über seine Deportation stürzte er sich aus dem Fenster des 
sechsten Stockwerks des Gerichtsgebäudes. Dieser Fall erregte Aufruhr in 
der Öffentlichkeit, was dazu führte, dass man sich auf migrantische An-
gelegenheiten konzentrierte und Hilfsprogramme entwickelte. So kam es, 
dass einer der Gäste unserer Ausstellung, dessen Vater ein Flüchtling vor 
dem iranischen Regime und ein Freund des Selbstmörders war, eine der 
„Postkarten“ kaufte, auf der eine Person dumpf aufprallt. Ein besonderer 
Moment einer sehr persönlichen Geschichte. Übrigens, der Künstler hat 
freundlicherweise einen Sonderdruck seiner Werke zur Unterstützung des 
ukrainischen Widerstands angefertigt.

—	Das heißt, die Ausstellung bringt die Menschen dazu, ihre Botschaften 
sehr persönlich zu nehmen...

— Das überrascht mich selbst. In der Tat lerne ich viel, denn dies ist meine 
erste selbständige kuratorische Erfahrung. Und wie mir gesagt wurde, 
unterscheidet sie sich deutlich von der künstlerischen. Einerseits ja, 
aber andererseits habe ich mich sehr auf meine künstlerischen Praktiken 
verlassen. Zum Beispiel halfen mir Leidermans Werke, das Prinzip zu ver-
stehen, nach dem ich Künstler auswähle: Jeder hat seinerzeit eine per-
sönliche Aussage gemacht, aber sie war zu dieser Zeit absolut politisch, 
wobei sie ganz genau über diese Zeit erzählte. Unser kuratorisches Team 
sahen wir auf dem Weg zum Verhandlungsraum, wo die Idee der Aus-
stellung diskutiert werden sollte. Ich frage – wessen? Ruckhaberle. Wie 
die Hand des Schicksals! Als der Kurator des Künstlerhofs Frohnau, Kaya 
Behkalam, anfing, den Rest seiner Werke zu zeigen, wurde mir klar, dass 
sie in diesem Projekt offensichtlich notwendig waren. In ihnen spürt man 
die Anziehungskraft auf die klassischen Rembrandt-Radierungen mit dem 
Malen mit Licht und Dunkelheit, aber auch auf die Stimmungen, die auf 
Kafka, Bruno Schulz und Goya hinweisen, sowie auf die grafischen Werke 
von Miroslav Yagoda*. Da sind so viele Anspielungen – sowohl offensicht-
liche als auch unerwartete. Ein Kind mit einem großen Kopf, das einen 
Schritt macht (mit dem Rücken zu uns), in einer Lithographie von 1962, 
erinnerte mich sofort an Caspar David Friedrichs „Der Wanderer über 
dem Nebelmeer“ (1818). Aber in diesem Werk von Ruckhaberle gibt es 
nur eine Opposition zur Romantik, wenn wir nur Zuschauer sind und den 
Helden auf der Bühne beobachten. Wenn wir stattdessen wirklich sehen, 
betrachten wir nicht nur, sondern nehmen teil, denn auch durch unsere 
Untätigkeit handeln wir.

—	Zurzeit gibt es eine Art Revision der deutschen Romantik – im Sinne 
der Gewaltverherrlichung durch die Nazis. Ich las einen Artikel über 
die Popularität des „Wanderers“ bei Hitler, der den Künstler als „ruhm-
reichen Vertreter der edlen Deutschen, die nach der wahren inneren 
Tugend unseres Volkes suchen“, promotete. „Der Wanderer“ wurde 
nicht als eine Figur wahrgenommen, die den Platz des Menschen in der 
Natur reflektiert, sondern als eine theatralische Figur, die den grenzen-
losen Lebensraum sieht, der erobert werden soll. Das ist der „Stolz auf 
die gotischen Ruinen“ – über die guten Absichten der Romantik, die in 
gewisser Weise den Weg zur ideologischen Hölle ebneten. Übrigens war 
Cees Nooteboom auch ein Wanderer, so dass sein „Gesicht des Auges“ 
den Interpretationen von „Der Wanderer“ von Friedrich eine weitere 
Ebene hinzufügt.

— Revisionen sind eine komplizierte Sache. Ich wusste zu meiner Schan-
de nicht, dass der Bau der Berliner Mauer erst 1961 und nicht unmittel-
bar nach dem Krieg begann. Dank des Projekts habe ich viel über den 
Bau der Mauer gelernt, zum Beispiel über Stalin-Rasen, die irgendwo 
noch vergessen sind, als würden sie auf ihre Zeit warten. 2022 habe 
ich gefragt, warum die Werke westdeutscher Künstler der 80er Jahre 
meistens so düster, so hart sind, da es doch eine Zeit des Friedens war, 
jetzt erleben wir einen Krieg und in eben dem entsprechenden Zustand. 
Und das war doch der Kalte Krieg, heißt es. Hier geht es um das „Auge 
bewaffnet mit Leichtfertigkeit“ – der Ausdruck des ukrainischen Philoso-
phen und Mathematikers Mykhailo Zjatin. Das menschliche Auge ist zum 
Anschauen fähig, in dem sich das Gesehene in Wissen verwandelt. Diese 
Fähigkeit wirkt sich unweigerlich auf unsere Weltanschauung aus, was 
überaus gefährlich scheint. Daher zwingt uns der natürliche Abwehr-
mechanismus zu einer Verschleierung und Anpassung unsere Sicht mit 
allem Angewohnten und zu einer Ausstattung unserer eigenen Komfort-
zone damit.

—	Ich erinnere mich an Timothy Snyders Artikel „The Berlin Wall Never 
Fell“ (2024), mit seinem Urteil, dass „vor fünfunddreißig Jahren die 
Berliner Mauer nicht gefallen ist“. Ihr Fallen ist ein Weg, kein his-
torisches Ereignis: „Das Bild einer fallenden Mauer verwandelt eine 
komplexe Geschichte in einen einfachen Moment… Die Mauer wurde 
errichtet. Schlecht. Und dann fiel sie. Gut. „ Dieser Freiheitsbegriff ent-
bindet uns laut Snyder von Verantwortung und ist die falsche Lektion – 
historisch, politisch und moralisch.

— Es scheint mir tangential zu meiner eigenen Erkenntnis, dass es 
keine unterschiedlichen politischen Kontexte geben kann. Wir sind alle 
in einem gemeinsamen politischen Kontext und genau das sagen die 
Werke von Volodymyr Budnikov aus der Serie „Personal Account“, wo es 
ein bestimmtes Wortspiel gibt: Der Künstler meint persönlichen Raum 
und den Raum der persönlichen Verantwortung, denn im Deutschen 
ist es Mein Konto. Dieses Konto ist ein Gewissenskonto. Europa hat die 
Verantwortung weitgehend an den Staat delegiert. Die normalen Bürger 
glauben, dass es ausreicht, gewissenhaft Steuern zu zahlen. Das heißt, 
die Verantwortung hat sich auf die wirtschaftliche Ebene verlagert, 
und von dieser Ebene aus wächst die Idee unterschiedlicher politischer 
Kontexte.



3332

—	Wie ist Leiderman ins Projekt gekommen?

— Anfangs erschien Yuri Leiderman als ein gewisser Reim auf Ruckhaber-
les Gemälde „Hund mit Bub“, das mich letztlich an eine Röntgenaufnahme 
erinnerte, wo die Strahlen das Lebende zur Überprüfung der Todesbe-
reitschaft zu „durchleuchten“ scheinen. Dieses Werk von Ruckhaberle 
bezieht sich auch auf die Lithographien seines Jungen, die in mir den 
Geist des „Wanderers“ von Friedrich evozierten. Ich musste auch an Tho-
mas Mann und seinen „Zauberberg“ denken, wo der Held heimlich eine 
Röntgenaufnahme mit sich führt. Diese Entblößung bis auf die Knochen, 
die Manns Held immer bei sich hat, ist ein etwas unerwarteter erotischer 
Moment.

—	Für mich zieht sich ein Faden durch zwischen „Hund mit Bub“ und 
„Sonntagsessen“. Dies ist eine energetische „Behandlung“ eines Kanin-
chenkörpers, ein solcher Greenaway-Vibe der Vorfreude auf gastro-
nomische Bacchanalien – und fleischlose Skelette. Der Winkel dort ist 
aus Sicht der Dichotomie „irdische Freuden“ / „menschliche Entropie“ 
unglaublich.

— Ich habe mein „Sonntagsessen“ überdacht, weil es 2020 speziell für die 
Ausstellung „Women’s“ in Lwiw geschaffen wurde. Im Allgemeinen kann 
ich die prinzipientreue feministische Linie in der Kunst nicht ertragen, 
und doch habe ich beschlossen, es zu versuchen. Ich bin dankbar, dass 
die Arbeit aufgrund dieses Angebots entstanden ist. Ein Teil der Idee 
basierte auf meinen Kindheitserinnerungen an Sonntagsessen im Haus 
meiner Großmutter und an alle Feiertage an diesem Tisch. Großmutter 
war sehr herrschaftlich und du sitzt als Kind an einem Tisch, von dem du 
nicht nur nicht weggehen kannst, weil es schwarze Undankbarkeit sein 
wird, sondern auch, weil du einfach in einem engen Raum blockiert bist. 
Und du musst immer noch einen Toast aussprechen, und Kinder sprechen 
normalerweise zuletzt, und du leidest, weil alles, was dir in den Sinn 
gekommen ist, bereits gesagt wurde. Nun geht es bei dieser Arbeit für 
mich darum, den Familienkreis, wo du den Ritualen und Gesetzen deiner 
Familie gehorcht hast, die für dich verantwortlich war, zu verlassen. Nach 
dem „Austreten“ fällt die Verantwortung auf dich und du bleibst allein mit 
deinem Körper, mit dem Tier in dir, was du zunächst anerkennen musst, 
und erst dann versuchst es zu zähmen.

—	Wenn du kannst...

— Das wird ein Leben lang dauern, weil es nirgendwohin geht. Mir gefällt, 
dass der Tisch in der Ausstellung zunächst als unpassend und ein wenig 
verschreckend empfunden wird, wie die Feier eines anderen, zu der man 
nicht eingeladen wurde.

—	Zurück zu Leiderman...

— Ich gestehe, dass ich mir sicher war, dass es sich auf dem Bild „Hund 
mit Bub“ nicht um einen Hund, sondern um ein Pferd handelte, und des-
halb habe ich Leidermans „Geschichte eines Pferdes 31“ (2024) ausge-
wählt. In der Tat, als ich im Atelier von Yuri saß, als ich noch nicht über 

seine Teilnahme an der Ausstellung nachgedacht hatte, konnte ich einfach 
meine Augen nicht von dem Pferd mit Mütze lassen, die es wie eine Per-
son, ein Kind, einen Schädel aussehen lässt. So eine Form hat es. Bereits 
als wir die Ausstellung machten, stellte sich heraus, dass diese Mütze aus 
Erde gemacht war, daher also diese Tiefe, diese Textur. Und gleichzeitig 
solch eine Tizianmalerei.

—	Nach seinen konzeptuellen Praktiken scheint die Rückkehr zur Malerei 
so etwas wie ein Protest zu sein...

— Für mich ist das eine sehr politische, mutige Geste. Beeindruckt haben 
mich auch diese Brüste aus „Abschied“ (2024), samt der Elemente der 
Assemblage, im Einklang mit meinen „Tellern“, der Verbindung zwischen 
Tod und Sexualität. Wir haben diese Arbeit speziell nach unten abgesenkt 
– so dass es sie buchstäblich gen Erde zieht.

—	Zu Leidermans Selbstporträt gibt es einen ziemlich harten Text. Hat er 
ihn speziell für die Ausstellung geschrieben?

— Der Text befand sich auf der Rückseite eines weiteren Selbstporträts 
von Leiderman. („Wir sahen uns mit beispiellosem Fehlverhalten und Ge-
meinheit in der Geschichte konfrontiert. Wir sahen uns einem unermessli-
chen Verbrechen gegenüber. Wir landeten am äußersten Rand der Schale. 
Und es reicht aus, so zu tun, als gäbe es darüber hinaus noch etwas 
anderes als eine große Dunkelheit. Hören Sie auf, so zu tun, als könnten 
wir etwas anderes als ihn ansehen“). Ich beschloss, dieses Selbstporträt 
zu zeigen, damit der Text gesehen werden konnte, und letztlich wurde mir 
klar, dass die auf diese Weise installierte Leinwand einer Seite von Leider-
mans Buch ähnelt, weil er ein Künstler und Schriftsteller ist.

—	Seine Worte über die Dunkelheit richteten meinen Blick auf Ruckha-
berles „Schwarze Flagge“, die mir die Antwort auf die Frage nach der 
„Vielfalt“ politischer Kontexte zu sein scheint – im Sinne des Todes 
einer anderen Utopie.

— Ich habe vor langer Zeit gemerkt, dass wir wirklich in die Dunkelheit 
schauen. Wenn wir es jedoch nicht mit uns selbst erleuchten, wenn wir 
keine Produzenten der Wahrheit sind, wenn wir nicht mit unserem eige-
nen Licht leuchten und in diese Dunkelheit gehen, werden wir genau wie 
jene blinden Weisen sein, die den Elefanten befühlt haben.

Ein wichtiger Punkt – die Idee der Ausstellung wurde auch teilweise 
von meiner Kenntnis des Buchs „Der Krieg gegen den Krieg“ von Ernst 
Friedrich inspiriert, einem Manifest des Pazifismus, das nach dem Ersten 
Weltkrieg veröffentlicht wurde. Berliner Freunde der älteren Generation 
und meiner Generation bemerkten in ihren Gesprächen manchmal den Ein-
fluss der Erziehung auf den Geist des Pazifismus, der die Wahrnehmung 
und Unterstützung des ukrainischen Widerstands behinderte. Ich denke 
viel darüber nach, wo die Grenze zwischen Stärke und Gewalt liegt, weil 
ihre Erschütterung sowohl Misstrauen als auch Manipulation fördert. Diese 
Frage ist zu einem unhandlichen Thema geworden, weil es viel angeneh-
mer ist, mit dem Opfer zu sympathisieren, als eine Kraft neben dir zu 
erkennen, die du nicht erwartet hast.



3534

— Gibt es den Wunsch, etwas an der Ausstellung zu ändern?

— Nein. Aber es gibt einen großen Wunsch, das zu bewahren, was der 
Schlüssel zum Thema ist, es zu entwickeln und ein paar kuratorische 
Aussagen zu machen, weil ich wegen des begrenzten Raums nicht viel 
gezeigt habe. Tatsächlich trug jedes Treffen mit der betrachtenden Person 
zur klareren Artikulation sowohl des Konzepts als auch der Fragen an sich 
selbst bei. Ich werde weiterhin nach Antworten von Künstlern suchen, 
deren Werke das Auge daran hindern, der Wahrheit „auszuweichen“.

Nachwort

In dem Gespräch erwähnten die Behörden einen kürzlich veröffentlichten Bei-
trag von Tracey Emin auf Instagram, und ich teile ihre Irritation voll und ganz.

Tracy schreibt: „Es ist nichts Falsches an Blutverlust... Wenn ich keine Pazi-
fistin wäre, könnte ich dasselbe über den Krieg sagen. Es ist natürlich, dass 
sich die Menschheit schützt und verteidigt. Es ist unmöglich, die Kriege zu 
zählen, die im Laufe der Geschichte stattgefunden haben. Abermillionen, 
aber Völkermorde werden gezählt und nie vergessen… Der Massenmord an 
unschuldigen Menschen, Frauen und Kindern ist falsch. Ob Hunger, Massaker 
oder die schlimmste Art von Tyrannei, die Bombardierung von Krankenhäu-
sern, die Sanktionierung von Medikamenten, Lebensmitteln und Süßwasser... 
es ist alles falsch... Rache ist falsch. Ich habe solche Angst vor 2025, ich 
habe Angst vor der Zukunft... Der Wahnsinn und die Gier, die diese Welt er-
griffen haben, müssen aufhören...“

Angeblich ist alles in Ordnung mit dem moralischen Imperativ bei Tracy, 
aber unter der rücksichtslosen Beleuchtung eines kritischen Blicks sieht dies 
wie eine aufschlussreiche Loslösung aus, die offensichtlich zum allgemeinen 
Topos of Irresponsibility beiträgt. Jemand sollte die Verantwortung für die 
Beendigung der Gewalt in der Welt übernehmen, nicht wir. Im Allgemeinen 
ist „Rache falsch“. Es wird idealerweise um jeden Preis in den Waffenstill-
standsdiskurs eingebaut – „damit wir keine Angst vor der Zukunft haben.“
Ich schließe mit einem Zitat aus „Aufzeichnungen zu Kafka“: „Wenn sich 
Unglück in den Innenräumen menschlicher Behausungen festsetzt, werden 
die Schutzräume der Kindheit – unbewohnte Ecken, Treppenhäuser – zu 
Schutzräumen der Hoffnung. Die Auferstehung von den Toten hätte auf 
einem Autofriedhof stattfinden sollen. „ Warum nicht auf dem Schlachtfeld? 
Ist es schwierig, die Gerechten von den Sündern zu trennen? Wenn Gott sich 
bereits der Verantwortung entzieht...

*  Myroslav Yagoda (1957 – 2018) – Undergroundkünstler, Dichter, Bühnenbildner aus 
Lwiw. In den Jahren 1981—1987 studierte er in Abwesenheit am Ukrainischen Polygraphi-
schen Institut, benannt nach Ivan Fedoriv in der Abteilung „Grafik“. Während seines Stu-
diums malte er in Kirchen in der Oblast Wynnytsja, Lwiw und Ternopil. Yagoda verbrachte 
sein ganzes Leben in seiner Halbkellerwerkstatt, die er „den Ort der Macht“ nannte. Seine 
Arbeit wurde stark von seinem einsamen Lebensstil und seiner Schizophrenie beeinflusst. 
Yagoda mythologisierte seine Existenz, indem er Illustrationen seines Lebens in Form von 
Bildern und Texten schuf. In den späten 1980er Jahren wurde er zu einer ikonischen Figur 
des Lwiwer Undergrounds. Er nahm an Ausstellungen und Kunstaktionen in Lwiw, Kyjiw, 
Odesa und Charkiw teil, aber hauptsächlich im Ausland: in Polen, Österreich, Ungarn 
und Deutschland. 2001 arbeitete er in Graz (Österreich) als Fellow des internationalen 
Programms Cultural City Network. Er veröffentlichte drei Gedichtsammlungen.



3736

Dieter Ruckhaberle



3938

1 Dieter Ruckhaberle, Ohne Titel, Teil der 38-teiligen Serie „Suite I“, 1962, Lithographie

1

2 Dieter Ruckhaberle, Hund mit Bub, 2016, Öl auf Holz

2



4140

1 Dieter Ruckhaberle, Barrikade, 1967/68, aus der Serie Neue Mysterien, Lithographie

1

2 Dieter Ruckhaberle, Schwarze Fahne, 1967/68, aus der Serie Neue Mysterien, 
Lithographie

3 Dieter Ruckhaberle, Ohne Titel, Teil der 38-teiligen Serie „Suite I“, 1962, Lithographie 2



4342

3



4544

1–3 Dieter Ruckhaberle, Ohne Titel, Teil der 38-teiligen Serie „Suite I“, 1962, Lithographie

1

2

3



4746

Dieter Ruckhaberle, Teil der Studie, 1970, Skulptur. Gips, Farbe, Holzstuhl



4948



5150

Yuri Leiderman



5352

Wir blicken der größten Ungerechtig-
keit und Gemeinheit der Geschichte 
ins Auge. Wir blicken der größten al-
ler Gräueltaten ins Auge. Wir befinden 
uns am äußersten Rand der Untertas-
se. Und es hat keinen Sinn, so zu tun, 
als gäbe es dahinter noch etwas ande-
res als größte Finsternis. Und es hat 
keinen Sinn, so zu tun, als ob wir in et-
was anderes als sie blicken könnten.

Seiten 51-55
Yuri Leiderman, Selbstporträt mit Minotaurus (rechter Teil), 2022, Öl auf Leinwand

Yuri Leiderman, 
Übersetzt von Sabine Hänsgen



5554



5756

Dieses Bild wurde von dem berühm-
ten Fresko von Pisanello „Der heilige 
Georg und die Prinzessin“ inspiriert. 
Darauf sind unter anderem mehrere 
Pferde mit schützenden Metallstirn-
bändern abgebildet. Mir fiel auf, dass 
diese Stirnbänder, im Gegensatz zu 
ihrem Zweck, den Pferden eine Art 
sklavisches, unterdrücktes Aussehen 
verleihen, und wie Ketten wirken. Da-
rüber hinaus sind nach einem grau-
samen Brauch, der aus dem Osten 
übernommen wurde, die Nüstern der 
Pferde geschnitten. Während meiner 
Arbeit ersetzte ich allerdings die Stirn-
bänder durch etwas wie einen Hut. 
Im Winter in den 50-60er Jahren des 
letzten Jahrhunderts, während mei-
ner Kindheit, wurden Kinder in solche 
Hüte gekleidet. Aber dieser Kinder-
hut ist bei mir aus Erde gemacht. 
Vielleicht meinte ich, dass sich etwas 
Ritterliches und Tapferes so leicht als 
etwas Albernes, Unbeholfenes und 
umso Schrecklicheres erweisen kann.

Yuri Leiderman, Geschichte eines Pferdes 31, 2024, Öl auf Leinwand, Erde, Fäden

Yuri Leiderman 



5958



6160



6362

Yuri Leiderman, Im Bademantel mit Löchern, 2021, Öl auf Leinwand



6564

Volodymyr Budnikov



6766



6968

Volodymyr Budnikov, Aus der Serie Mein Konto, 2024, Acryl auf Leinwand



7170



7372

Volodymyr Budnikov, Aus der Serie Mein Konto, 2024, Acryl auf Leinwand



7574

Volodymyr Budnikov, Aus der Serie Mein Konto, 2024, Acryl auf Leinwand



7776

Volodymyr Budnikov, Aus der Serie Mein Konto, 2024, Acryl auf Leinwand



7978

Bernhard Vogt
Bernhard Vogt, aus der Serie Flüchtlinge, 1985, Linolschnitt



8180

1 Bernhard Vogt, Aus der Serie Zur Verteidigung der Menschenrechte, 1985, Linolschnitt

1

2–3 Bernhard Vogt, aus der Serie Flüchtlinge, 1985, Linolschnitt

2 3



8382

Bernhard Vogt, Aus der Serie Zur Verteidigung der Menschenrechte, 1985, Linolschnitt



8584



8786



8988

1 Bernhard Vogt, aus der Serie Flüchtlinge, 1985, Linolschnitt

1

2 Bernhard Vogt, Die Rückseite der Arbeit

2



9190

Vlada Ralko



9392

Vlada Ralko, Sonntagsessen, Installation, 2020, Digitaldruck auf Steinguttellern, Tisch, 
Tischdecke, Servietten



9594

Vlada Ralko, Sonntagsessen, Installation, 2020, Digitaldruck auf Steinguttellern, Tisch, 
Tischdecke, Servietten



9796



9998



101100

Vlada Ralko, Sonntagsessen, Installation, 2020, Digitaldruck auf Steinguttellern, Detail



103102

Dieter Ruckhaberle
Geboren 1938 in Stuttgart, gestorben 2018 in Berlin. Deutsch-
erKünstler und Aktivist. Seit den 1960er Jahren war er eine der 
führenden Persönlichkeiten der West-Berliner Kulturszene. Sein 
künstlerischer Nachlass umfasst Grafiken, Malerei und Bildhau-
erei. Ruckhaberles Werke sind in die Themen Leben und Tod 
vertieft, ebenso wie in das politische Wesen der menschlichen 
Natur, die Suche nach neuen poetischen Formen und Positi-
onen eines kritischen Verständnisses der Moderne. Er setzte 
sich unermüdlich für die Verbesserung der Arbeitsbedingungen 
von Künstlern in Deutschland ein, immer überzeugt, dass die 
kreative Freiheit nur ohne wirtschaftlichen Druck gewährleis-
tet werden könne. Ruckhaberle initiierte die Gründung der IG 
Medien, einer Gewerkschaft der Medienschaffenden, und der 
Künstlersozialkasse (KSK). Er war Mitbegründer verschiedener 
Kunstinstitutionen wie der nGbK und der Staatlichen Kunsthalle 
Berlin, deren Direktor er viele Jahre war. Seit 2019 existiert der 
Förderpreis Dieter Ruckhaberle

Yuri Leiderman
Ukrainischer Künstler und Schriftsteller. Er wurde 1963 in Odes-
sa geboren. In den 1980er und 90er Jahren lebte und arbeitete 
er in Moskau, wo er Mitglied des Kreises der Moskauer Kon-
zeptualisten war. In seiner künstlerischen Praxis konzentrierte 
er sich vor allem auf Installation und Performance. Am Anfang 
der 2010er Jahre wandte er sich zu traditionelleren Medien wie 
Malerei und Grafik zu, wo er sich auf das Phänomen der Ma-
nifestationen des Politischen in intimen Bildern konzentrierte. 
Teilnehmer an vielen Einzel- und Gruppenausstellungen zeitge-
nössischer Kunst. Preisträger des Andrey-Bely-Literaturpreises 
(2005). Er lebt und arbeitet in Berlin.

Volodymyr Budnikov
Er wurde 1947 in Kyjiw geboren. 1971 schloss er sein Studium 
am Kyjiwer Kunstinstitut (heute Nationale Akademie der Bil-
denden Künste und Architektur) ab. Seit 1969 stellt er aktiv 
aus. Er bevorzugt die abstrakte Malerei, da er sie als Grundlage 
für eine realistische Wahrnehmung der Welt ansieht. In seiner 
künstlerischen Forschung führt er die Malerei zu ihrem Wesen 
zurück, wenn die Malerei zum «lebendigen Schreiben» und ein 
Zeugnis der Gegenwart wird. Er arbeitet viel mit Zeichnungen 
auf Papier, aber auch mit räumlichen Objekten. Professor an 
der Nationale Akademie der Schönen Künste und Architektur 
(Kyjiw), wo er bis 2023 lehrte. Im Jahr 2019 wurde er mit dem 
«Ritter des Ordens der Unabhängigen Zeitschrift «Ї» (2019) 
ausgezeichnet. Lebt und arbeitet in Kyjiw und Berlin.

Bernhard Vogt
Er wurde 1949 in Erfurt geboren. Sein erster Beruf war Möbel-
bauer in Ostfriesland. Von 1971 bis 1975 studierte er Grafikde-
sign an der Staatlichen Hochschule für bildende Künste Berlin 
(heute Universität der Künste). Von 1976 bis 2012 arbeitete 
er im Bildungsbereich mit Jugendlichen. In seiner Kunst imi-
tiert und entwickelt er die Traditionen des Bauhauses weiter. 
Thematischer Schwerpunkt seiner Arbeit ist der politische und 
literarische Hintergrund der neueren deutschen Geschichte. 
Er arbeitet hauptsächlich mit gedruckter Grafik, insbesondere 
dem Linolschnitt, sowie mit Holzskulpturen, wo er sich an der 
Grenze zwischen bildender Kunst und angewandtem Design be-
wegt. Lebt und arbeitet in Berlin.

Vlada Ralko
Sie wurde 1969 in Kyjiw geboren. Nach ihrem Abschluss an 
der Nationalen Akademie der Bildenden Künste und Architektur 
im Jahr 1994 begann sie ihre aktive Ausstellungstätigkeit. Im 
Zentrum ihrer Kunstprojekte steht der Mensch und die ihn vom 
Rest der lebendigen Welt unterscheidenden Eigenschaften. Die 
Künstlerin betrachtet die Realität durch das Prisma ihres eige-
nen Geschlechts und nutzt gleichzeitig feministische Energie 
zur Erforschung des universellen Wesens der menschlichen Na-
tur. Zu ihren künstlerischen Praktiken gehören Malerei, Papier-
arbeiten, räumliche Objekte, Assemblage und Keramik. Essays 
über die Sprache der Kunst und ihr Verhältnis zu Philosophie 
und Politik sowie Poesie sind ein wichtiger Teil des Werks der 
Künstlerin. Arbeitet in Kyjiw und Berlin.



Das Gesicht des Auges
Ausstellerkatalog

Kuratorin 
Vlada Ralko

Ausführende Kuratorinnen 
Tanya Stas, Valeriia Pliekhotko

Das Projekt wurde mit Unterstützung 
der Yurii Stashkiv Foundation 
«ChervoneChorne» im Rahmen  
der a_brucke Residenz umgesetzt

Möglich wurde das Projekt durch die 
Unterstützung des Künstlerhofs Frohnau 
bei der Bereitstellung von Werken von 
Dieter Ruckhaberle für die Ausstellung

Katalogdesign 
Vlada Ralko, Victor Volodymyrov-Lykholit

Texte 
Vlada Ralko, Valeriia Pliekhotko, Tanya Stas, 
Kostiantyn Doroshenko, Yulia Manukyan

Übersetzt 
von Michael Pietrucha

Fotos 
von Vasyl Protsyuk, Maria Petrenko, 
Tanya Stas, Anastasia Budnikova, Vlada Ralko

Druck
Verlag 
www.arthuss.com.ua

C H E R V O N E C H
O R N E



Das Gesicht des Auges
Das Gesicht des Auges
Das Gesicht des Auges

Das Gesicht des AugesDas Gesicht des AugesDas Gesicht des Auges

Das Gesicht des Auges




