






Vlada Ralko
Влада Ралко

The Quiet Zone
Зона тиші

Ідея Юрій Сташків

Упорядник Влада Ралко

Менеджер проєкту Катерина Довгайло

Менеджер Наталія Бондаренко

Тексти Влада Ралко, Лариса Венедіктова, 
Поліна Ліміна

Переклад Ярослава Стріха

Коректор українського тексту 
Тетяна Кришталовська

Репродукції Ігор Окуневський,  
Анна Бекерська, Геннадій Козуб

Фото Ігор Окуневський, Максим Білоусов, 
Володимир Будніков, Влада Ралко

Дизайн Віктор Володимиров-Лихоліт, 
Влада Ралко

Особлива подяка за допомогу в 
організації проєкту Катерині Довгайло, 
Наталії Бондаренко, Роману Яворському, 
Михайлу Сташківу, Сергію Чернову

Київ-Канів 2019

Concept Iurii Stashkiv

Curator Vlada Ralko

Project Manager Kateryna Dovhailo

Manager Nataliia Bondarenko

Texts Vlada Ralko, larysa Venediktova, 
Polina Limina

Translation Iaroslava Strikha

Copy Editor (Ukrainian) 
Tetyana Kryshtalovska

Reproductions Ihor Okunevskyi,  
Anna Bekerska, Gennadiy Kozub

Photographs Ihor Okunevskyi, Maksym Bilousov, 
Volodymyr Budnikov, Vlada Ralko

Design Viktor Volodymyrov-Lykholit,  
Vlada Ralko

We would like to express our gratitude to 
Kateryna Dovhailo, Nataliia Bondarenko, 
Roman Iavorskyi, Mykhailo Stashkiv, 
Serhii Chernov for their help with the project

Kyiv-Kaniv 2019

Проєкт здійснено за підтримки Українського культурного фонду

The project was realized with the support of the Ukrainian Cultural Foundation



Біографія
Biography

12

26

38

46
78
86

104
130
174
186

Роботи на папері
Works on paper

Моя робота мене робить
My Work Works Me

Гасла
Slogans

Подібність, Хода, Виокремлення, Двоїна
Affinity, Procession, Separation, Dual

«Кухня»
Inner Workings

Цінні речі
Things of Value

Зона тиші
The Quiet Zone

Влада Ралко
Vlada Ralko

An Artist Never Speaks Straight
Художник ніколи не буде говорити прямо

Листування Поліни Ліміної з Володимиром Будніковим 

і Владою Ралко про нові проєкти (фрагмент)
Correspondence with Volodymyr Budnikov and Vlada Ralko 

about their new projects (a fragment)

«Інститут харчування»
Institute of Nutrition

Лариса Венедіктова
Larysa Venediktova

зміст
content





12 13

Kindly light! Light clear and glorious!
Light untrammeled, free, victorious! 
Say, why did they, light my Brother,

In Thy good warm house so cover
You with fetters, set walls round you

(The All-wise is thus confounded) 

Taras Shevchenko. From the poem “O bright light! O gentle light!,” 1860*

Traditional values are protected like crystal silverware that stood untouched in So-

viet cupboards while the owners ate off chipped plates. Thoughtless adherence to 

a set of rules is unquestionably believed to be a virtue, a time-hallowed custom. At 

the same time, the multitude of miraculous ways out of trouble, produced by the 

development of digital technologies, resembles the domain of deus ex machina. 

The unexpected mechanical appearance of a deity in a trite play, intended to solve 

plot conflicts (classical theatre resorted to stage machinery), is hiding a new and 

singular kind of violence behind the semblance of freedom. “If anything is possi-

ble, then nothing is interesting,” H.G. Wells wrote about the deus ex machina trope. 

Paradoxically, the freedom to access available information has born something like 

willing blindness. The refusal to wander the dark spaces of meaning enacts desper-

ate moral repudiation.

Values could show us the way, but they have long since become something akin 

to a ritualistic incantation. Bibikhin has noted that official and shamanic languages 

are similar in that both avoid naming things and transform into an abstract verbal 

combination where meaning gives way to conventions. Therefore, once the official 

discourse has appropriated humanist values, discussing them has become almost 

indecent, because language risks slipping into pathos-laden clichés. Additionally, 

values are sacralized and kept out of reach to ensure that they would remain pri-

oritized over human beings. This produces a vicious circle, the dumb infinity where 

changes in social or political life are replaced by alternating impositions of a mere 

semblance of a new order introduced “from above” (by deus ex machina?) over the * transl. by Vera Rich

Vlada Ralko

The Quiet Zone
Світе ясний! Світе тихий!

Світе вольний, несповитий!
За що ж тебе, світе-брате,
В своїй добрій, теплій хаті

Оковано, омурано
(Премудрого одурено)

Тарас Шевченко. З вірша «Світе ясний! Світе тихий!», 1860 р.

Традиційні цінності бороняться як кришталевий посуд, що за радянських часів 

зберігався недоторканим скарбом у сервантах, доки його власники їли зі щер-

батих тарілок. Автоматичне додержання низки певних правил вважається без-

заперечною чеснотою, Звичаєм, що освячений часом. Разом з цим ініційована 

розвитком мережевих технологій багатоваріантність чудесних виходів із халепи 

нагадує поле дії Бога з машини. Натомість автоматизоване втручання в недолугу 

п’єсу з метою вирішення сюжету за допомогою раптової з’яви бога (античний 

театр використовував сценічні механізми) приховує за позірною свободою якесь 

особливе нове насильство. «Коли все можливо, нічого не цікаво», – казав Гер-

берт Уелс про застосування прийому Deus ex machina у художньому творі. Сво-

бода в оперуванні доступною інформацією парадоксальним чином породила 

щось на кшталт добровільної сліпоти. Якесь відчайдушне моральне зречення 

відбувається як відмова блукати темними теренами змістів. 

У ролі дороговказів нагодилися б цінності, але згадування про них уже давно 

скидається на ритуальне заклинання. Бібіхін зауважив подібність офіційної та 

шаманської мов – обидві уникають називання речей і перетворюються на аб-

страктну словесну комбінацію, де зміст поступається певній умовності. Отже, 

через приватизацію гуманістичних цінностей офіційним дискурсом говорити 

про них стало майже непристойним, бо мова опиняється в небезпеці зісковз- 

нути у патос офіціозу. Окрім того, цінності утримуються в такій собі сакраль-

ній недоторканості, спричиненій намаганням вивищити їх над людиною. Утво-

рюється замкнене коло, дурна нескінченність, де замість змін у суспільній або 

Влада Ралко

Зона тиші



14 15

established order of things. The latter apparently cannot be changed because it 

has existed “since forever.” The will of individuals seems to be pushed out of the 

picture, because this is “none of their business.” In essence, discussions of values 

usually take the form of a predefined incantation that starkly highlights the dearth 

of speech as it unfolds.

“Quiet Zone” signs on Chernecha Mountain in Kaniv, enforcing silence on the territo-

ry established for official veneration of Taras Shevchenko, seem to map the gaping 

hole in the place where the poet’s word should have acted. This fairly symbolic com-

mand eloquently attests that the understanding of the artist’s role hasn’t changed 

much since totalitarian days, despite some changes in external trappings. Due to 

its singular status as a territorially remote repository of the state mythology and 

national spirit enshrined in Shevchenko’s cult, Kaniv, unlike big cities, remains moth-

balled in all-encompassing ritualistic silence. The very structure of the town and its 

outskirts is deeply symbolic in that it is defined by empty spaces: the empty Palace 

for Celebrations in the city center, the empty new pier not used for its intended 

purpose, the empty zone surrounding Chernecha Mountain, the empty Shevchenko 

Museum, where the codified veneration of the national poet must make up for the 

virtual absence of authentic artifacts, and, last not least, the empty Dnieper disfig-

ured by dams.

During the “hot phase” of work on our projects The Quiet Zone and Inscription, Vo-

lodymyr Budnikov and I reflected on the humanist component of artist’s work, and 

came to the conclusion that mindful art practice is a key to understanding the cir-

culation of values in human communities. Things or values are owned by those who 

can realize them, or, to put it more idiomatically, to do the deed. The deed sends 

us back to Goethe’s Faust, or, more precisely, to the fragment where Faust fumbles 

when translating a Biblical line about the origins of the world, wavering between the 

triad of Thought, Word and Deed; eventually it’s the notion of Deed that he chooses. 

Additionally, the Czech homophone for the Ukrainian word for deed, dilo, denotes 

an artwork, and the dual understanding of dilo/deed as both an object and an action 

or an effort is awesome beyond belief. It is this very doubling (or tripling even!) in 

our understanding of how to recognize what is real, actual, or indeed existent, that 

produces a lurking danger of a specific mistake: the moment we begin to act with 

confidence in the name of any given value, we risk to slide right past the deed and 

hit emptiness, as if deceit always skulked behind the predetermined value we have 

mistaken for the goal.

політичній сферах відбувається чергування химерних накладань видимості 

нового порядку, заведеного кимось «зверху» (Deus ex machina?) на усталений 

перебіг речей, який начебто не можна змінити через його існування «спокон-

віку». З обігу неначе вилучено волю окремої людини, бо «це не її розуму спра-

ва». Власне, згадування про цінності зазвичай має вигляд замовляння за напе-

ред визначеним сценарієм, протягом розгортання якого гостро відчувається 

брак мови. 

Таблички з написом «Зона тиші» на Чернечій горі в Каневі як примушення до 

мовчання на території, облаштованій для офіційного поклоніння Тарасові Шев-

ченку, неначе окреслюють зону зяяння на місці, де мало би діяти слово поета. 

Цей доволі символічний припис красномовно свідчить про те, що від тоталітар-

них часів розуміння ролі художника принципово не змінилося, лишень трохи 

поміняло вітрину. На відміну від великих міст, Канів через своє доволі специ-

фічне становище віддаленого сховища для державного міфу й національного 

духу, уособлених у культі Шевченка, продовжує перебувати у стані консервації, 

яка, своєю чергою, подібна до процесу суцільного ритуального замовчування. 

Символічною є навіть структура міста й околиць, яка скрізь обумовлена пустка-

ми: порожня будова палацу для урочистих подій у центрі міста, порожній новий 

причал, що не використовується за призначенням, порожня зона навколо Чер-

нечої гори, порожній музей Шевченка, де майже повна відсутність автентич-

них експонатів компенсована призначенням цієї будівлі для вшанувань націо- 

нального поета належним чином, і, зрештою, порожній Дніпро, спотворений 

греблями. 

Посеред «гарячої фази» роботи над своїми проєктами «Зона тиші» та «Напис» 

ми з Володимиром Будніковим розмірковували про гуманістичний складник ро-

боти художника і дійшли згоди щодо усвідомлення процесу художньої праці як 

певного ключа до розуміння циркуляції цінностей у людській спільноті. Річчю 

(цінністю) володіє той, хто в змозі її здійснити, або ж краще вжити більш влучний 

вираз – довести до діла. Діло воднораз спрямовує до «Фауста» Ґете, а саме до 

фрагмента, де Фауст немовби «перечіпається» у спробі перекладу біблійного 

рядка про початок Світу, вагаючись між трійкою Думки, Слова та Діла – зреш-

тою, саме поняття Діла найбільше припадає героєві до душі. Також у чеській 

мові діло (dilo) означає твір художника, і це надзвичайно прекрасно через дво-

їну розуміння діла як речі і як зусилля, дії. Здається, саме через це подвоєн-

ня (ба, навіть потроєння!) в розумінні того, яким чином упізнати дійсне, дієве, 



16 17

Artist’s speech in totalitarian society has been falsified so radically that it has lost its 

basic trait: the universal optics that allow it to appeal to the human in humankind. 

Soviet citizens have been inculcated with certain thought patterns “hypodermically,” 

so to speak, learning to broadcast the values of the current system as their own 

in their personal speech. It’s as if they have voluntarily let the Alien in, allowing it 

to command them from within and letting the system to take care of their values, 

transforming them into a construct for exercising its power. The values in art mean-

while were defined by the socialist realist canon, where artificially constructed reality 

outlawed what was human. In essence, “human” came to be associated with “de-

generate,” while moral laws flew off to the stars. Everything has gone topsy-turvy, 

and, instead of a pressing human need, values have become a locus of outdated 

boredom.

After Ukraine gained independence, the tradition of appropriating values has been 

taken over by commercial and political advertising, trading in value judgments like 

“authentic,” “honest” and “just.” Therefore, despite a semblance of social change, 

the nature of values kept being defaced. The notion that each individual has personal 

values, which made them universal not in the simplifying sense, but as a phenome-

non that let individuals feel their belonging to humankind, was consistently ignored. 

On the one hand, mass culture represses the human by substituting truly valuable 

notions with empty clichés; on the other, the canon of “ancestral” European, family, 

national or divine commandments does not presuppose revisions or verifications. 

Both sides exert unceasing external pressure so intolerable that people refuse to 

choose and plunge into the state of indifferent silent torpor, going numb and mute. 

The problem seems to lie in the splitting of language, which blurs the line between 

responsibility for one’s words dictated by our inner humanity, and the responsibility 

that the system or individuals understand as discipline. Therefore, we have trouble 

distinguishing the internal need to act in a certain way from the necessity imposed 

from without, not necessarily recognized as such.

It might seem at first glance that this muddle, where inner commandments are 

displaced by external scriptures, produces an obvious opposition of the internal 

and the external. But the situation with the seeming primacy of internal inten-

tions over the readiness to obey external values is not that simple. In my new 

works, the image of a kitchen inverts this internal process. In Ukrainian, the word 

“kitchen” can serve as a metaphor for the non-public stage of work on a project 

that will subsequently be made public. I was interested primarily in comparing the 

справжнє, поряд завжди чатує небезпека якоїсь специфічної хиби: щойно ми 

розпочинаємо впевнено діяти в ім’я певної цінності, ризикуємо ковзнути повз 

діло, втрапити до порожнини – неначе у фіксованій цінності, що ми її прийняли 

за ціль, уже причаїлась омана. 

У тоталітарному суспільстві мовлення художника було ошукане настільки ра-

дикально, що втратило свою засадничу рису – універсальну оптику, завдяки 

якій воно має можливість апелювати до людського в людині. Певний спосіб 

мислення був уживлений радянській людині, так би мовити, «під шкіру», у ре-

зультаті чого персональне мовлення починало транслювати ціннісні засади 

чинної системи як свої. Людина неначе добровільно запустила «Чужого» все-

редину, зголосившись на керування собою звідти та дозволивши опікуватися 

власними цінностями системі, які та перетворила на конструкт для виконання 

владних функцій. У той самий час ціннісні орієнтири в мистецтві були визна-

чені каноном соціалістичного реалізму, де штучно сконструйована реальність 

лишала людське поза законом. Власне, «людське» стало вважатися «дегене-

ративним», а моральний закон відлетів до зірок. Усе пішло шкереберть, а цін-

ності з нагальної людської потреби перетворилися на осередок застарілої 

нудьги. 

За часів Незалежності комерційна та політична реклама продовжили традицію 

приватизації цінностей, вживаючи ціннісні визначення на кшталт «справжній», 

«чесний», «справедливий». Отже, попри видимість суспільних змін, природу цін-

ностей так само спотворено ігноруванням їхнього принципу належності кожно-

му особисто, згідно з яким цінність стає загальною не в сенсі спрощення, а  в 

сенсі речі, через володіння якою людина відчуває свою причетність до людства. 

З одного боку, масова культура репресує людське через підміну справді цінних 

речей порожніми кліше, з іншого – перелік «споконвічних» європейських, сімей-

них, національних або Божих заповідей не передбачає можливості ані пере-

гляду, ані перевірки. З обох боків відчувається невпинний зовнішній тиск, і це 

стає настільки нестерпним, що людина відмовляється обирати й занурюється 

у стан байдужого мовчазного напівсну, терпне, німіє. Схоже, проблема полягає 

у роздвоєнні мови, коли відмінність між відповідальністю за сказане, зумовлена 

людським зсередини, та відповідальністю, яку система або людина розуміють як 

вишкіл, починає розмиватися. Тож ніби маємо клопіт із розрізнянням внутріш-

ньої необхідності вчинити так, а не інакше та необхідності, накинутої ззовні, що 

далеко не завжди розпізнається як така. 



18 19

active and passive elements as a manifestation of the blurred line between what 

is independent, and what is controlled. I offered various juxtapositions of active 

persons and the material they control by focusing on food and the hands cooking 

it. Scrutinizing yet again the illustrations from the book Polish Cuisine from the 

1950s, which I have often used as my work material, and watching the cook of a 

Kaniv restaurant at work, I felt the air of quotidian violence, which hasn’t been rec-

ognized as such for a long time, in routine kitchen tasks. At the cooking stage, the 

bodies that will soon become food often keep their appearance, and the choice 

to preserve this insensate shell enacts an awkward demonstration of suffering, its 

enforced repetition; the eye seems to 

watch the suffering of that which can no 

longer suffer as time stretches out the 

way it does in dreams. Musil’s Man With-

out Qualities seems to constantly de-

vour Artaud’s body without organs. The 

first undefined body seems to imitate 

society, and is juxtaposed to the second 

body, which, to the contrary, haunts so-

ciety in all its incarnations, marking its 

boundary. The kitchen quotidian carries 

literal violence inherent in its recipes. 

“Cut off the head,” “extract the brain,” 

“disembowel the carcass,” “pull out the 

inner organs,” “skin the carcass,” etc.: 

the violence of these advice is so famil-

iar that it no longer inspires horror.

Another reason for my interest in cook-

ing scenes lies in the fact that this ac-

tivity is seen in our culture as a predominantly female daily duty, subconsciously 

linked to women’s nature. Women, traditionally associated with bodies and blood, 

seem better suited to deal with other bodies and blood, and due to being suited 

to the task, they automatically fall under the repressive effect of purity, which they 

are obligated by their very nature to lose. Therefore, guilt is lain on women from 

the very beginning as their fate. It is interesting that women’s work and “natural” 

obligations are not usually seen as unbearable or unjust: both are treated as a 

conventional norm. And yet, instead of the codified feminine self-sacrifice, I want-

ПОДІБНІСТЬ. Під час роботи над серією ЗОНА ТИШІ. Майстерні ЧервонеЧорне, 
Канів, серпень 2019 р.
AFFINITY. Working on the series THE QUIET ZONE. ChervoneChorne studios, 
Kaniv, August 2019

У плутанині із заміщенням внутрішнього закону зовнішнім приписом, на перший 

погляд, складається очевидна опозиція внутрішнього та зовнішнього. Однак із 

перевагою внутрішньої інтенції над готовністю коритися зовнішньому ціннісному 

статуту не все так просто. У моїх нових роботах інверсією внутрішнього процесу 

стала кухня – саме так називають непублічний етап процесу праці над чимось, 

що має бути оприлюднено. Мене насамперед цікавило порівняння активних і па-

сивних елементів як вияву хиткої межі між самостійним і керованим. Я варіювала 

зіставлення діючої особи та підвладного їй матеріалу, зосередившись, власне, на 

їжі та руках, що її готують. Укотре роздивляючись ілюстрації з виданої у 50-ті роки 

Розгорнута серветка в ресторані
An unfolded napkin in the restaurant



20 21

ed to draw attention to the quotidian mutual consent when the cult of prosperity 

and home comfort rigorously mask the manifestations that may be a prerequisite 

of life.

At our house, daily,
a puddle of blood drips onto the kitchen tiles

from under a kitchen knife
stuck into the doorframe of the kitchen door;

the puddle isn’t big, no larger than a saucer.
My wife, who wakes up first in the morning,

notices the mess
and wipes up the puddle with a rag,

so that when we get up for breakfast,
we never notice a thing,

everything has been cleaned up with a loving and caring hand. 

(Vasyl Holoborodko, from the poem “Viburnum at Christmas,” 1986)

Creating the part of the project constituted of 40 images of the cooking process 

was something akin to fulfilling my own feminine duties; I appended the star of “the 

eternal flame” and the twining dancing bodies to a number of these paintings. I 

have made the flames look like flesh and introduced a sort of “dehumanization” to 

another composition, transforming human figures into a generalized abstract orna-

ment that looks like a mysterious ready-to-cook meal. This attempt to forget that 

I’m looking at human beings was both a metaphor and a trick from the classical 

realist school. Something similar, I think, is occurring in the society where the hu-

man is placed outside the game of endless propositions by indifference to human 

needs, and the possibility of simple choices is off the table forever. Human beings 

are forced out of circulation, alienated from themselves, and becoming unrecog-

nizable. So, instead of clinging to this apparition that looks like a human being, we 

should peer carefully into the new unknown, and find within ourselves the courage 

to wonder that directs one straight towards ignorance as a way to refine one’s vi-

sion. The only strategy we have left is to start sorting through valuable things anew 

in the despair of the encompassing dark, checking in solitude whether they could 

become the foundation for our own rickety existence.

August – September 2019

книжки «Польська кухня», які я не раз використовувала як робочий матеріал, 

і спостерігаючи за діями кухаря канівського ресторану, я відчувала в рутині кухон-

ної справи дух якогось побутового насильства, що давно вже не сприймається як 

таке. На сцені приготування тіло, що незабаром стане їжею, часто додержує свого 

вигляду, і через збереження цієї нечутливої оболонки відбувається якась недолу-

га демонстрація страждання, якесь його примусове повторення – око немов на- 

глядає за стражданням такого, що страждати вже не може, поки час затягується, 

наче уві сні. Людина без властивостей 

Музіля немовби безперервно поглинає 

тіло без органів Арто. Перше непевне 

тіло начебто наслідує соціум на протива-

гу другому, що, навпаки, чатує на соціум 

у будь-якому втіленні, стає його межею. 

У кухонній буденності наявна особливо 

буквальна жорстокість, що прочитуєть-

ся у самих рецептах. «Відрізати голову», 

«дістати мозок», «випатрати тушку», «ви-

далити нутрощі», «зняти шкіру» тощо – 

примус цих приписів настільки звичний, 

що не лякає.

Ще одна з причин моєї уваги до сцен 

готування їжі – те, що ця діяльність у 

нашому звичаї є здебільшого жіночою 

щоденною повинністю, через що її не-

свідомо поєднують із природою жінки. 

Жінка, яка традиційно пов’язана з ті-

лом і кров’ю, поводиться з іншим тілом 

і кров’ю начебто більш призвичаєно та 

через цю пристосованість автоматично 

підпадає під репресивну дію чистоти, яку, своєю чергою, обов’язково має втра-

тити згідно з власною будовою. Таким чином провину жінки покладено на неї 

вже від початку як долю. Цікаво, що трудову і «природну» повинності жінки не 

заведено сприймати як щось нестерпне або несправедливе – обидва прояви є 

певною конвенціональною нормою. Однак замість усталеної жіночої жертовно-

сті я хотіла б зауважити саме буденність обопільної згоди, коли культ добробуту 

і затишку ретельно маскує прояви, що можуть бути запорукою живого.

Табличка з написом «Зона тиші» біля музею Шевченка на Чернечій горі 
в Каневі
A Quiet Zone sign outside the Shevchenko Museum on Chernecha Mountain 
in Kaniv



22 23

Під час роботи над серією ЗОНА ТИШІ. Майстерні ЧервонеЧорне, Канів, серпень 2019 р.
Working on the series THE QUIET ZONE. ChervoneChorne studios, Kaniv, August 2019

Вдома в кожного у нас щодня
з-під кухонного ножа,

застромленого у одвірок дверей до кухні,
за ніч на кахляну підлогу настікає калюжа крові

– небагато, завбільшки із блюдце, –
та дружина, вранці прокинувшись першою,

зауважує цей непорядок,
витирає ту калюжу ганчіркою,
тож коли встаємо до сніданку,
то нічого вже й не помічаємо,

усе вже прибрано люблячою й дбайливою рукою.

(Василь Голобородько, з вірша «Калина об Різдві», 1986 р.)

Одна з частин проєкту стала чимось на кшталт виконання моєї власної жіночої 

повинності у вигляді створення сорока зображень процесу готування їжі, до 

низки котрих я долучила зірку «вічного вогню» та сплетіння тіл танцюючих лю-

дей. Полум’я я зробила схожим на плоть, а іншу композицію піддала своєрідній 

«дегуманізації», перетворивши людські фігури на узагальнену абстрактну фор-

му, що подібна до незрозумілого напівфабрикату для приготування їжі. Спроба 

забути, що переді мною люди, була воднораз метафорою та прийомом із кла-

сичної реалістичної школи. Щось подібне, як на мене, відбувається у суспільстві, 

де людське опинилося поза грою безмежності пропозиції з байдужістю потреби, 

а можливість простого вибору зникла назавжди. Людина примусово виключа-

ється з обігу, відчужується сама від себе, стає невпізнаваною. Тож, замість чіпля-

тися за мару у вигляді людини, варто пильно вдивитись у цю нову невідомість та 

знайти в собі сили для подиву, що скеровує прямісінько до незнання як шляху до 

уточнення власного бачення. Бо хіба що у розпачі від суцільного мороку лиша-

ється братися до розбирання цінних речей наново, на самоті перевіряючи їх на 

придатність бути основою власного хиткого буття.

Серпень – вересень 2019 р.



24 25



26 27

An Artist Never Speaks 
Straight

Polina Limina: In your series “The Quiet Zone,” you slice up human 
bodies from the inside, butcher and dismember them, as if highlight-
ing the anti-humanistic effect of certain values on human existence, 
both individual and collective. Bodies turn into meat, a material that 
can be deformed to fit the needs of a given ideology. The hypotheti-
cal “valuables” appear as alien objects that enter the body (or, to be 
more precise, its fragments) and destroy it. All this follows from the 
shared theme Volodymyr Budnikov and yourself have jointly defined 
as “Valuable Objects.” Granted, values acquire a fairly pliable exter-
nal form in Volodymyr’s series “Inscription.”

Vlada Ralko: You have beautifully summarized the essential collision of the external 

and the internal that Volodymyr and I have explored in our projects. As each of us 

developed one’s own line, new complications soon began to undermine the seem-

ingly straightforward primacy of inner will over external coercion. The problem is, 

what an artist does is not defined either by an artwork or by his or her actions. The 

complicated search for a word that would sum up, with more or less precision, the 

meaning of existence of an artistic activity became our framework during our own 

working process. These inner workings are usually hidden from outsiders, and met-

aphorically described as “a kitchen” in Ukrainian.

By the way, I never thought twice about the title while preparing to perform my 

working duties, so to speak, and produce 40 images addressing cooking. Instead of 

that, both of us were reflecting on signs that highlight the anti-humanistic nature of 

state-commissioned art of the Soviet era known as socialist realism. Adjectives like 

“Socialist” and “Soviet” had a way of radically transforming basic notions that they 

modified into their opposites. Soviet interpretations of valuable objects have given 

rise to a procession of disfigured essences that provoke residents of post-Soviet 

territories to dissociate from them with irony. A suggestion that we shouldn’t forget 

Correspondence with Volodymyr Budnikov  
and Vlada Ralko about their new projects (a fragment)

Художник ніколи не буде 
говорити прямо

Поліна Ліміна: У серії «Зона тиші» Ви розрізаєте людське тіло 
зсередини, краєте його на багато шматків – наче показуєте ан-
тигуманний вплив низки цінностей на людське існування, як 
індивідуальне, так і спільне. Тіло стає м’ясом, матеріалом, який 
можна деформувати настільки, наскільки це потрібне певній 
ідеології. Умовна «цінна річ» постає стороннім об’єктом, що про-
никає й руйнує це тіло (точніше навіть – його фрагмент). А у серії 
Володимира «Напис» цінності набувають зовнішньої, доволі мін-
ливої форми.

Влада Ралко: Ви напрочуд точно вхопили сутнісну колізію зовнішнього та вну-

трішнього, на якій ми з Володимиром зосередились у своїх проєктах. Але під 

час того, як ми працювали кожен над своєю лінією, позірна простота вищості 

внутрішньої волі над зовнішнім примусом швидко почала розчинятися під на-

ступом нових ускладнень. Проблема в тому, що під визначення дій художника 

не підходять ані робота, ані діяльність. Саме через складність виявлення такого 

слова, яке більш-менш точно окреслювало б сенс існування художньої справи, 

ми зосередилися на власному робочому процесі. Зазвичай це внутрішня справа, 

прихована від чужих очей, яку ще називають «кухнею». 

До речі, я не думала над цією назвою, коли готувалася виконати своєрідну тру-

дову повинність у вигляді сорока зображень, пов’язаних із приготуванням їжі. 

Натомість ми обоє весь час міркували над тим, що саме вказує на антигуманну 

природу замовного мистецтва радянського періоду, яке називають соціалістич-

ним реалізмом. Прикметники «соціалістичний» або «радянський», додані до за-

садничих понять, якимось радикальним чином перевертали їх догори дриґом. 

Через це вже зараз, на пострадянськім терені, шлейф спотворення суті, який тяг-

неться за радянським тлумаченням цінних речей, провокує відмежуватися від них 

іронією. Пропозиція згадати про загальнолюдські цінності стає непристойною та 

Листування Поліни Ліміної з Володимиром Будніковим 
і Владою Ралко про нові проєкти (фрагмент)



28 29

universal human values gets stigmatized and faces stiff resistance, suppression or 

formal excuses. Values have come to be seen as abstractions or phenomena existing 

in a parallel dimension that has no direct bearing on real lives. On the other hand, 

life without values devolves into quotidian violence that doesn’t get recognized as 

such precisely because of its banality. The same happens in the kitchen, where day-

to-day work takes the shape of suffering of that which can no longer suffer while still 

retaining the shape of a body, or at least something reminiscent of it. To sum up, 

suffering doesn’t bother us anymore: we see it as a tedious necessity. 

PL: During our earlier ex-
change, you said that a seri-
ous conversation about uni-
versal human values is now 
seen as indecent. I found 
your comment intriguing. 
According to my observa-
tions, people often resort 
to irony (or, in a number of 
cases, outright cynicism) to 
avoid being seen as naïve, 
to add sophistication to in-
itial simplicity. How do you 
personally deal with this 
feeling that an honest con-
versation about values is 
somehow indecent?

VR: To begin with, I never know beforehand how I will address values, while cynicism 

and irony are meant for predictable answers. At the beginning of this conversation, 

you yourself have used the notion of “valuable objects” to signify an instrument of 

ideological manipulation that, as you have rightly put it, destroys all that is human. 

To argue with you and prove that freedom, equality, brotherhood, justice and love 

are, to the contrary, the preconditions without which life is impossible, for it would 

devolve into a dreary chore, I have to find the one correct form to hold that mean-

ing. This process has nothing to do with honesty, for my own private experience will 

never be sufficient reason for you to trust me. In all honesty, you don’t need to trust 

me; what I’m saying will have to direct you towards yourself. Therefore, I will never 

Зала ресторану «Княжа гора», прикрашена до святкування хрестин
The hall of Kniazha Hora Restaurant, decorated for a celebration of a christening

наражається на стійкий спротив у вигляді замовчування чи формальних відмо-

вок. Цінності починають бути чимось абстрактним або таким, що перебуває у 

паралельному просторі та не має прямого стосунку до реального життя. Зі свого 

боку, буття без ціннісних потреб зісковзує в буденне насильство, що не розпіз-

нається як таке через свою банальність. Усе, як на кухні – щоденна діяльність має 

вигляд страждання того, що страждати вже не може, але все ж таки ще зберігає 

обриси тіла або нагадує про нього. Загалом страждання теж уже не бентежить, 

бо сприймається як нудна необхідність. 

П. Л.: Ще за нашої попередньої бесіди 
мене зацікавила Ваша теза про не-
пристойність серйозних розмов щодо 
загальнолюдських цінностей. За мої-
ми спостереженнями, іронію (або ж у 
низці випадків – цинізм) часто вико-
ристовують задля того, щоб не вида-
тися наївним у певному питанні, дода-
ти складності первинній простоті. Як 
Ви особисто працюєте з цим відчуттям 
непристойності відвертої розмови про 
цінності? 

В. Р.: На початку я достеменно не знаю, 

яким чином буду про них висловлюва-

тись, у той час, як цинізм та іронія якраз 

призначені для прогнозованих відпові-

дей. Ви самі почали розмову з того, що 

вжили поняття цінної речі у сенсі ідеологічного маніпулятивного інструмента, 

який, як Ви слушно зауважили, руйнує людське. Але для того, щоб опонувати 

Вам, доводячи, що свобода, рівність, братерство, справедливість, любов є чи-

мось протилежним, а саме таким, без чого неможливе життя, а є хіба що тоскна 

життєва повинність, я маю віднайти форму, що буде єдино правильною та зможе 

втримати сказане. Цей процес не має нічого спільного з відвертістю, бо мій влас-

ний досвід ніколи не буде достатнім приводом для того, щоб Ви мені повірили. 

Насправді Ви й не повинні вірити мені; радше те, що я кажу, має спрямовувати 

Вас до себе. Тому я ніколи не буду говорити прямо – первинна простота не має 

нічого спільного з прямотою, і дорога до неї іде крізь темний ліс.

Процес приготування кролика. Кухня ресторану «Княжа гора»
Cooking a rabbit. At the kitchen of Kniazha Hora Restaurant



30 31

speak straight: the initial simplicity has nothing to do with being straightforward, 

and the road to it leads through dark woods.

PL: And on this road, in your project at least, one constantly encoun-
ters doubles or mirror reflections of similar phenomena: “A Cross 
and a Hammer,” “A Sickle and a Mouth,” “Faith and Toil,” doubling 
human heads and signs of the cross made with two fingers. In a work 
entitled “The Foundation,” you demonstrate the scaffolding of re-
spect for an individual as a “valuable object.” Did you plan to use 
these juxtapositions and clashes to reach the inner essence of ideol-
ogies, hidden underneath their external forms, and if so, what con-
clusions have you reached while working on the project?

VR: The thing is, you cannot adopt values as rules dictating your daily life: in this case 

a value transforms into something reminiscent of what it has been, but instantly 

becomes a part of the mechanism of ideological coercion. It loses something funda-

mentally human, a phenomenon that cannot survive among ideological limitations. 

Hence doublings and combinations of ideological symbols in my works. Some of 

these combinations, by the way, are based on my personal observations. For exam-

ple, in a hammer and sickle graffiti in the Italian town of Bari, a hammer did look like a 

crass, possibly because the anonymous artist was in a hurry. I liked this combination 

a lot and developed this principle in other works on paper, because it was an exces-

sively telling demonstration of the hybrid worldview where signs have departed from 

meanings, getting lost and meandering in meta-relations. And yet, to go back to 

the theme of doubles, it turns out that any sophisticated and dangerous conquest 

is instantly supplemented with its version fit for simplified consumption. It cannot 

even be likened to a shadow, which, no matter how you look at it, is a natural part of 

the acting person. This similarity vulgarly imitates life instead, and many would like 

to believe that this mask or scowl is a smile.

PL: Additionally, you engage with the iconographic canon in your 
work “Square Meter” by adding a saintly face to it. According to the 
theory of reverse perspective, it is a figure in an icon that watches 
the viewer rather than vice versa; this work’s composition functions 
in a similar manner. In your opinion, to what extent, if any, have last 
century’s ideologies managed to implement this philosophy in their 
visual manifestations? Could a viewer assume a subject rather than 
object position when viewing, say, a work of socialist realism?

П. Л.: Протягом цієї дороги, щонайменше у Вашому проєкті, постій-
но трапляються двійники, віддзеркалення схожих явищ: «Хрест і 
молот», «Серп і рот», «Віра і праця», продубльовані двоперстя та 
людські голови. А в роботі з підписом «Основа» Ви демонструєте 
каркас ушанування особистості як «цінної речі». Чи ставили Ви собі 
за мету завдяки цим порівнянням і зіткненням досягти розуміння 
глибинної сутності ідеологій, які ховаються під зовнішньою фор-
мою? Якщо так, до яких висновків Ви дійшли під час роботи?

В. Р.: Річ у тім, що запровадження цінності до щоденного життя у вигляді пра-

вила неможливе: цінність перетворюється на щось схоже на те, чим вона була, 

та одразу стає частиною механізму ідеологічного примусу. Вона втрачає щось 

засадничо людське, яке не виживає серед обмежень ідеології. Звідси серія по-

двоєнь або поєднань ідеологічних символів у моїх роботах. Між іншим, деякі речі 

я комбінувала, ґрунтуючись на власних спостереженнях. Наприклад, на одному 

з графіті із серпом та молотом в італійському Барі молот вийшов схожим на хрест 

через те, що анонімний автор діяв поспіхом. Мені дуже сподобалося це поєд-

нання, принцип якого я розвинула в інших роботах на папері, бо воно аж занад-

то красномовно свідчить про гібридне сприйняття світу, де знаки розійшлися зі 

значеннями, загубилися та кружляють у метастосунках. Але якщо повернутися 

до двійників, то очевидно, що поряд зі складним і небезпечним завоюванням 

миттєво прилаштовується його версія, адаптована до спрощеного споживання. Її 

не можна порівняти з тінню, яка все ж таки є природним складником діючої осо-

би. Радше ця подібність – вульгарна симуляція життя, машкара або вишкір, який 

багато хто воліє вважати посмішкою.

П. Л.: Окрім цього, у роботі «Квадратний метр» Ви додаєте лик, 
звертаєтеся до іконічного канону. Згідно з теоріями зворотної 
перспективи постать на іконі дивиться на глядача, а не навпаки – 
це можна простежувати й у композиції Вашої роботи. Наскільки, 
на Вашу думку, ідеологіям останнього століття насправді вдалося 
(або ж ні?) втілити таку філософію у своїх візуальних проявах? 
Чи мав глядач можливість набути позицію суб’єкта, а не об’єкта, 
споглядаючи творчість того ж таки соцреалізму? 

В. Р.: Насправді я не думала про лик, але мені до вподоби Ваша версія. Темний си-

лует обличчя, згідно з Вашим прочитанням, свідчить про історичну застарілість 

Беньямінової аури, або, краще сказати, її міграцію до іншої площини сприйняття. 



32 33

VR: In reality, I wasn’t thinking about icons, but I do like your interpretation. The 

darkened silhouette of a face that you’ve mentioned attests to the historic obso-

lescence of aura, to resort to Walter Benjamin’s term, or, to put it more precisely, its 

migration to another plane of perception. As to the drawing that you have read as an 

exaltation of individuals, an individual is not placed on a pedestal. He or she lingers in 

a superposition, so to speak, as long as a person searches for correlations between 

what he or she sees outside and what they see when peering inside themselves.

In my opinion, socialist realism, which you have addressed in your question, is a 

strikingly eloquent rejection of humanism: not even the artist can adopt the subject 

position in it. The mechanism of socialist realism excises the artist’s truth because 

it may deviate from the one sanctioned version of the official truth. Sincerity is all 

that is left to the artist, so a curious switch occurs: the artist begins to interpret the 

version imposed on him or her from without as his or her own, and sincerely broad-

casts it further.

PL: In your earlier interviews, you have said that artworks should 
not be read through the framework of the artist’s words, because 
that may obscure their meaning. Don’t you think that that, too, could 
strip the artist of agency? In essence, this loss occurs in the name of 
two opposite goals: to impose one truth (socialist realism), or to ac-
knowledge the endless plurality of possible truths. Both approaches 
reject individuality, so what’s the difference between them for the 
artist as a subject?

VR: An inner protest against the obligation to provide explanations to accompany 

artworks is always brewing in me. The products of artist’s work seem to fall apart, 

as if they couldn’t hold without artificial scaffolding of explications. Meanings may 

get obscured by artists’ explanations, which some see as an instruction for which 

point of view to adopt. But a viewer cannot occupy my position, because I’m al-

ready occupying it myself. Therefore, a vision should not be replaced with a point of 

view, because freeing one’s vision from the dictate of habits, ideological or cultural 

clichés, and other biases is the job that viewers can only do themselves. If viewers 

reach what can be described as understanding, their subjectivity is further affirmed.

PL: One work is signed “Cover Your Ears with Your Hair.” According to 
the order in which I have received these works, it inaugurates a se-
ries of paintings with fragmented human bodies. Therefore, physical 

Щодо малюнка «Основа», у якому, як Ви кажете, можна угледіти піднесення осо-

бистості – цінність персонального базується не на постаменті, а радше пере-

буває у своєрідній суперпозиції, доки людина відшукує відповідності такого, що 

бачить ззовні, тому, у що вдивляється всередині себе. 

На мою думку, соцреалізм, про який Ви запитуєте, є надзвичайно виразним за-

переченням гуманізму, бо в ньому суб’єктного статусу не набуває навіть автор. 

Механізм соціалістичного реалізму вилучає правду художника, бо вона може не 

збігатися з єдиною дозволеною версією офіційної правди. Натомість художни-

кові залишають щирість, після чого відбувається цікава підміна: автор починає 

сприймати накинуту йому ззовні версію як 

свою та щиро її ретранслює.

П. Л.: Раніше у своїх інтерв’ю Ви казали, 
що не варто розглядати роботи з позиції, 
що саме про них говорить автор – це може 
затуляти зміст. Чи не здається Вам, що це 
також позбавлення художника суб’єктного 
статусу? Фактично таке позбавлення від-
бувається задля двох протилежних цілей: 
нав’язати одну правду (соцреалізм) або ж 
визнати нескінченність можливих правд. 
Обидва підходи заперечують індивідуаль-
ність, тож у чому між ними відмінність для 
самого автора як суб’єкта? 

В. Р.: У мене всередині постійно визріває 

внутрішній протест проти обов’язкового по-

яснювального супроводу роботи художника. 

Результат праці художника немовби розпада-

ється, не тримається купи без штучного кар-

каса експлікації. Я говорила про затуляння 

змісту авторським поясненням, побоюючись 

того, що воно буде сприйняте як інструкція 

для налаштування певної точки зору. Од-

нак глядач не може стояти на моєму місці, 

бо там вже є я. Тому варто не підміняти ба-

чення точкою зору, бо визволення бачення 

НЕВІРА СВЯТОГО ТОМИ (фрагмент), 1600–1602.  
Мікеланджело да Караваджо
THE INCREDULITY OF SAINT THOMAS (a fragment), 1600–1602. 
Michelangelo da Caravaggio

Ілюстрація з кулінарної книги ПОЛЬСЬКА КУХНЯ, 1959 р.
Illustration from the cookbook POLISH CUISINE, 1959



34 35

incursion begins after a verbal command to control one’s physical-
ity. Did you envision this work as a logical link between two differ-
ent formats and visual tropes (the works that highlight direct man-
ifestations of ideologies are more distanced and eloquent, whereas 
the works with multiplying fragments of human “meat” are more 
self-contained and inwardly focused)? Just how important is the or-
der of viewing or the narrative order in “The Quiet Zone”? In what 
order did you create the series?

VR: You insist that these fragments of bodies are human, and I cannot disagree. 

What I mean, of course, is a metaphor. I would like to focus on their interactions rath-

er than the bodies as such. Fine-tuning the details of some compositions, I suddenly 

realized that the acting force and the object being acted upon are made of the same 

material. The hand pressing, caressing or cutting is complicit with the forms in its 

power. This has made manifest the secret affinity of oppression and consent to it. 

Speaking of chronology, I completed the drawings last, which seems to render the 

sequence you are suggesting impossible. But it would be wrong to rely exclusively on 

chronology. In my imagination, I focus on all works in a given project at once, which 

may leave the impression that they all appear simultaneously. The impression is due 

to the fact that I have been carrying many of the works in my head for a long while 

before creating them at the residence. Working in Kaniv studios seems to condense 

time. I felt like I’ve been working there for a very long time, that the period that in 

reality has lasted a little over a month took years. Therefore, I find it impossible to 

define the project through any sequential order, which is liable to change depending 

on the exposition in any case: the sequence could take one form in the book, and 

change with every new exhibition space.

PL: And a brief question to conclude: why did you choose the title 
“The Quiet Zone”? Is it a reference to “the quiet zone” on Chernecha 
Mountain in Kaniv as a metaphor of constant limitations imposed on 
a person in a (cult) space?

VR: The signs bearing the words “The Quiet Zone” are ubiquitous on Chernecha 

Mountain. This commandment enforcing silence has long made me uneasy, but it 

wasn’t until this residence that I realized that the sign was in perfect correspondence 

with the day-to-day silent omission of all that is at odds with official or traditional 

views on the rules dictating how we should behave with objects of value: in this case, 

with the national symbol that is Shevchenko. This prescriptive silent omission turns 

з-під диктату звички, ідеологічного або культурного кліше та інших упереджень 

є справою глядача, з якою він здатен упоратися власними силами. У разі, коли 

глядач досягає того, що можна назвати розумінням, його суб’єктність наче до-

датково стверджується. 

П. Л.: «Затули вуха волоссям» – підпис до однієї з робіт, піс-
ля якої за наданим мені порядком розпочинаються картини 
зі шматками людського тіла. Тобто після словесного заклику 
контролювати тілесність починається фізичне вторгнення. Чи 
планувалася саме ця робота як логічна проміжна ланка між 
роботами одного формату та візуальних засобів до іншого 
(більш дистанційовані, промовисті роботи, які показують без-
посередній прояв ідеологій – і більш замкнені, сконцентро-
вані, із множенням фрагментів «м’яса» людини)? Наскільки 
важливий у «Зоні тиші» порядок перегляду картин, наратив 
оповіді? Якою послідовністю користувалися саме Ви у процесі 
створення циклу? 

В. Р.: Ви наполягаєте на належності частин тіла людині, що, власне, я не можу за-

перечити. Звісно ж, зараз я маю на увазі метафору! Та мені хотілося б зберегти у 

фокусі не тіла, а радше їхню взаємодію. Коли під час роботи я уточнювала деталі 

окремих композицій, то раптом збагнула, що дієве та підвладне зроблені з од-

ного й того самого матеріалу. Рука, що тисне, пестить або ріже ножем, і форми, 

над якими вона владарює, ніби стають спільниками. Таким чином оприявнилася 

якась потаємна спорідненість утиску зі згодою на нього. 

Якщо казати про хронологію, малюнки я зробила в останню чергу, що начеб-

то унеможливлює запропоновану Вами наступність. Однак буде неправильним 

спиратися лише на часовий порядок. Зазвичай у моїй уяві праця над усіма робо-

тами проєкту просувається якось особливо сконцентровано і складається вра-

ження, що роботи виникають паралельно. Це відчуття пов’язане з тим, що бага-

то зі зробленого зараз у резиденції я давно тримала у себе в голові. Виходить 

так, що процес праці безпосередньо в канівських майстернях наче стискає час, 

бо мені здається, що праця тривала дуже довго, а цей період, який тривав трохи 

більше місяця, розтягнувся на роки. Через це мені видається неможливим бу-

дувати проєкт згідно з певною послідовністю, яка змінюватиметься залежно від 

способу показу робіт: у книжці вона буде однією, у різних виставкових просторах 

вона теж буде різною. 



36 37

into violence when it is the language, and the language of art embodied in poetry in 

particular, that is silenced. The complicated and contradictory figure of the poet is 

being silenced by the dull prohibition encompassed in two short words. 

September 2019

П. Л.: І лаконічне запитання наостанок: чому назва – саме «Зона 
тиші»? Чи є це відсиланням до «зони тиші» в Каневі (Тарасова 
гора) як до метафори постійних обмежень людини в певному 
(культовому) просторі?

В. Р.: Таблички з написом «Зона тиші» розташовані скрізь на Чернечій горі. Мені 

давно не давав спокою цей припис із примусом до мовчання, але саме зараз я 

зрозуміла його точну відповідність побутовому замовчуванню усього того, що 

не відповідає офіційному або традиційному поглядам на правила поводження 

із цінними речами, а у цьому конкретному випадку – з національним символом, 

яким є Шевченко. Таке регламентоване замовчування обертається насиллям, 

коли мова, а саме мова мистецтва, уособлена в поетичному слові, підлягає німо-

ті. Складна, суперечлива постать поета замовчується шляхом недолугої заборо-

ни, що вміщується у двох коротких словах. 

Вересень 2019 р.

Під час роботи над серією ЗОНА ТИШІ. Майстерні ЧервонеЧорне, Канів, серпень 2019 р.
Working on the series THE QUIET ZONE. ChervoneChorne studios, Kaniv, August 2019



38 39

When I look at Ralko’s works from The Quiet Zone series, what comes to mind is the 

words “the Institute of Nutrition.” In this series, Vlada seems to address values and 

the kitchen as the site of blood and a women’s site, a kitchen as a locus of materi-

ality and flesh. It is more than likely that it had nothing to do with “the Institute of 

Nutrition” until I saw it (although who knows). And now I cannot unsee the “insti-

tute.” When I first heard this term as a child, I saw no other possible explanation for 

it than that it’s an institution where they teach how to eat people. As a child, I was 

really preoccupied with the question of why we don’t eat people. Cannibalism may 

occasionally appear as a metaphor: for example, a mother may coo to her baby, “you 

are so sweet, I could eat you up.” Lovers may use the same lexicon. There’s even a 

sexual paraphilia: a fantasy of being cannibalized.

I have read in books of how man ate man on long expeditions, when the explorers 

ran out of food, and survival instinct trumped taboos. Much later, I found out about 

Holodomor, when man ate man under man-made conditions: not because of a natu-

ral disaster, not in a situation where that happened to be the only chance to survive, 

but during an artificial hunger organized to break the will to resist and enable Soviet 

industrialization in the name of happiness for future generations. (You, the future 

generation, feel this happiness, don’t you? The happiness that someone got eaten 

in your name?)

When the theologian Alexander Men was asked what would he recommend eating 

during Lent, he said, eat whatever your heart desires, just don’t eat people!

I don’t think Men meant cannibalism as consumption of human flesh, but rather as 

a way of seeing people as objects that can be governed, controlled, and regulated, 

and hence as subjects to schematization, instrumentalization and victimization.

But let’s go back to the “Institute of Nutrition.” It was a real institute established in 

1930 to calculate the nutrition norms for “enemies of the people,” inmates at con-

centration camps that would soon become ubiquitous. These norms were calculated 

to ensure that the inmate wouldn’t die, but would have no hope of replenishing his 

or her energy either. The amount of proteins in the diet played a crucial role. The 

virtual absence of proteins ensured that resistance was impossible.

Larysa Venediktova

Institute of Nutrition
Коли я дивлюся на роботи Влади Ралко із серії «Зона тиші», мені весь час спадає на 

думку словосполука «інститут харчування». Влада, здається, писала цей цикл про 

цінності і про кухню, про кухню як місце крові й жінки, про кухню як осердя мате-

ріальності та плоті. Найімовірніше, про жоден «інститут харчування» не йшлося 

(а втім, хтозна) аж доти, доки я його там не побачила. І я вже не можу той «інсти-

тут» не бачити. Коли я дитиною вперше почула цю словосполуку, у мене не було 

інших варіантів, крім одного – там мають учити, як їсти людей. Мене в дитинстві 

справді хвилювало це питання – чому людей не їдять? Хоча метафорично такі сло-

ва час від часу використовують. «Я тебе зараз з’їла б, мій солоденький», – може, 

наприклад, казати мати немовляті. Таким самим вокабуляром іноді послуговують-

ся коханці. Існує навіть така сексуальна перверсія – фантазія бути з’їденим.

Я читала колись у книжках, як люди їли інших людей у тривалих експедиціях, коли 

закінчувалися харчі, а інстинкт виживання виявлявся сильнішим за табу. Значно 

пізніше я дізналася про Голодомор і про поїдання людей людьми в умовах, що 

були організовані людьми. Не стихійним лихом, не потраплянням у ситуацію, коли 

немає жодних інших шансів на виживання, а штучним голодом, який мав, з одного 

боку, зломити волю до спротиву, з іншого – забезпечити радянську індустріаліза-

цію заради майбутнього щастя прийдешніх поколінь. (Ви, як прийдешнє поколін-

ня, відчуваєте це щастя, правда ж? Щастя, що заради вас когось з’їли.)

Коли Олександра Меня запитали, що він не рекомендував би їсти під час посту, 

він відповів: та їжте чого душа забажає, тільки людей не їжте!

Мабуть, Мень мав на увазі не антропофагію як споживання людського м’яса, 

а радше ставлення до людини як до об’єкта, що підлягає керуванню, контролю-

ванню, нормуванню, а як наслідок – схематизації, інструменталізації, віктимізації. 

Повернемося до «інституту харчування». Це реальний інститут, який було сфор-

мовано в 1930 році під завдання – розраховувати норми харчування для «воро-

гів народу» – контингенту концтаборів, який невдовзі стане масовим. Ці норми 

визначали з принципу «не дати померти, але знищити будь-яку можливість від-

новлення енергії». Особливу роль відігравав розрахунок білка в раціоні. Тобто 

практична відсутність білка була запорукою неможливості спротиву.

Лариса Венедіктова

«Інститут харчування»



40 41

A historical note bashfully explains, “In the early years, the main tasks set for the 

Institute included the study of physiological norms of nutrition for various profes-

sional and age groups; a lot of attention was paid to the issues of public nutrition.” 

http://www.ion.ru/index.php/2008-12-16-10-17-21

“At present, the institute is known as the Federal State Budget Research Institute 

of the Federal Research Center for Nutrition, Biotechnology, and Food Safety.” It’s 

that simple: having developed cannibalistic nutrition norms, we now work in “food 

safety,” whereas the famished husks of persons that we created lost their human 

dignity, and are now but a footnote in our history. (An FYI just in case: the Ukrainian 

SSR had similar institutes too.)

Public nutrition, to which, per the historical note, the Institute 

paid “a lot of attention,” was in essence the main mode of 

nutrition. Housing built in the early years of the Soviet regime 

did not include kitchens (kitchens in communal apartments 

were not meant for cooking either: one tiny kitchen could not 

fit a dozen families). Everybody was supposed to eat in pub-

lic diners to make sure that nobody could escape ideological 

communication or resist its products (the information one 

receives during meals is absorbed bypassing consciousness, 

so to speak).

A kitchen, which was later to become a symbol of dissent, 

conversations about politics, and of trust in narrow circles 

of friends, did not appear until Khrushchev-era standardized 

construction. As a child, I heard one lady of the house joke: 

they process our souls the way we handle this slice of meat.

And this is precisely the view I see in Vlada’s works. The artist 

ruthlessly dissects our perceptions, as if warning the viewers 

that they should be watchful (or even paranoid) when it comes to their souls, which 

continue to be objects of efforts of ideologues of all stripes, no matter what sym-

bols they might use.

Warm food lulls you, moisture seeps into your flesh, everything is raw material for 

the production of a new (communist) human. This human being is always “new,” 

he or she doesn’t have a past and is incapable of memory; hence, its future never 

comes either.

З вистави TanzLaboratorium 
ПОСТУКРАЇНСЬКЕ ТІЛО
TanzLaboratorium’s performance 
A POSTUKRAINIAN BODY

Історична довідка соромливо повідомляє: «В первые годы своего существова-

ния основной задачей Института являлось изучение вопросов, касающихся фи-

зиологических норм питания для различных профессиональных и возрастных 

групп населения, большое внимание уделялось вопросам общественного пита-

ния» (http://www.ion.ru/index.php/2008-12-16-10-17-21).

Інститут «в настоящее время имеет наименование Федерального государствен-

ного бюджетного учреждения науки Федерального исследовательского центра 

питания, биотехнологии и безопасности пищи». Усе так просто: ми розробля-

ли людожерські норми харчування людей, а тепер займаємося «безпекою їжі», 

а доходяги, яких ми створювали і які втрачали людські обличчя, – лише сторінка 

нашої історії. (І про всяк випадок, до вашого відома – в Українській Радянській 

Соціалістичній Республіці теж були подібні інститути.) 

Суспільне харчування, «до питань якого була прикута велика увага» (як за-

значено в історичній довідці Інституту харчування), власне, було основним 

способом харчування. Житло, що планували будувати в перші роки радян-

ської влади, не передбачало наявності кухні (кухні в комунальних квартирах 

у принципі також виявилися не пристосовані до приготування їжі, на одній 

маленькій кухні аж ніяк не могли розміститися з десяток сімей). Усі мусили 

харчуватися у громадських їдальнях і, таким чином, не мати можливості уни-

кати ідеологічної комунікації та чинити спротив впливу її наслідків (інфор-

мація, що потрапляє до людини з їжею, засвоюється, так би мовити, в обхід 

свідомості).

Кухня, яка згодом стала символом протестного спілкування, розмов про політику 

та взаємної довіри у вузькому колі друзів, з’явилася практично тільки у хрущов-

ках. Якось у дитинстві я чула жарт від хазяйки одного дому: ось як ми тут вправ-

ляємося зі шматком м’яса, так вони обробляють наші душі. 

Саме цей настрій бачиться мені в роботах Влади. Художниця нещадно препарує 

сприйняття, ніби попереджаючи глядача про необхідність бути уважним (а може, 

навіть параноїдальним) щодо власної душі, що і досі є предметом вправлянь з 

боку ідеологів, хоч би якого кольору були їхні прапори і хоч би які символи вони 

використовували.

Тепле заколисує, сирість в’їдається у твою плоть, усе стає сировиною для ви-

робництва нової (комуністичної) людини. Ця людина завжди «нова», в неї нема 

минулого, вона не здатна на пам’ять, а отже, і майбутнє ніколи не настає.



42 43

The raw people that the artist is trying not to think about (“An Attempt to Forget 

about People”) come from TanzLaboratorium’s performance A PostUkrainian Body. 

A mass of twining bodies moves and, therefore, seems to exist in time, but times 

loses its essence and turns into timelessness. This kind of time, much like a Möbius 

strip, is always inside out. A temporal structure without orientation is an abstraction 

we live in while suspecting that its life is in reality impossible. The artist speaks to us 

through this very impossibility. 

Meat to meat, until we can no longer tell where a live hand ends, and dead flesh 

begins. Dead matter seems to suck everything it touches into itself. And yet, mirac-

ulously, this reminder about death functions as an act of liberation, namely, existen-

tial liberation from the do-goodery that proclaims its dedication to saving lives while 

ever more obviously contributing to their destruction.

The presently fashionable vegetarianism/veganism as an attempt to forget and 

avoid thinking about death (which, in essence, is the only thing that makes humans 

human) is a very attractive idea. People want to extend their comfortable existence 

and beatifically enjoy their do-good-

ery, while simultaneously attempting 

to cure depression from the mismatch 

between their intentions and the re-

sults of their actions. This very depres-

sion has become the value framework 

of the existence of contemporary hu-

mankind. Depression is existence’s 

answer to humankind’s attempts to 

avoid thinking about death and its val-

ue as the phenomenon that gives life 

meaning. In her wisdom as a painter, 

Vlada Ralko puts an emphasis on the 

interaction between life and death 

without separating them as a tempo-

ral sequence or spatial contiguity: in 

her works, they exist simultaneously as 

connecting vessels.

The internal and the external are sim-

ilarly connected in Ralko’s watercolors 

Ілюстрація з кулінарної книги ПОЛЬСЬКА КУХНЯ, 1959 р.
Illustration from the cookbook POLISH CUISINE, 1959

Сирі люди, про яких художниця намагається не думати («Спроба забути про лю-

дей»), – з вистави TanzLaboratorium «ПостУкраїнське тіло». Клубок сплетених 

тіл рухається і тому ніби перебуває у часі, але час втрачає свою сутність і стає 

лихоліттям. Цей час, як стрічка Мебіуса – завжди вже виворіт. Неорієнтовна ча-

сова структура – абстракція, в якій ми живемо, але здогадуємося, що життя в ній 

насправді неможливе. Художниця розмовляє з нами самою цією неможливістю.

М’ясо до м’яса, до повної нерозрізнюваності, де закінчується жива рука і почина-

ється мертва плоть. Мертве наче всотує в себе те, що до нього торкається. Але 

дивовижним чином це нагадування про смерть працює як акт звільнення, ек-

зистенційного звільнення від благих намірів зберегти життя, що на наших очах 

все очевидніше сприяють його, життя, знищенню. 

Модне вегетаріанство/веганство як спроба вберегтися від думки про смерть (яка, 

власне, є єдиним, що робить людину людиною), забути про неї – дуже прива-

блива ідея. Людина хоче продовжувати своє комфортне існування, насолоджу-

ючись величною красою своїх добрих намірів, водночас намагаючись вилікувати 

ПРИГОТУВАННЯ. 2017. 150х100, олія на 
полотні
PREPARATION. 2017. 150х100, oil on canvas

Із серії КИЇВСЬКИЙ ЩОДЕННИК. 2013–2016, 
29,7х21, акварель і кулькова ручка на папері
From the KYIV DIARY series. 2013–2016, 
29,7х21, watercolor and ballpoint pen on paper



44 45

(with a felt-tip pen). The effect of them being connected is achieved through 

doubling the breach between the internal and the internal, the external and the 

external.

The subversion of the viewers’ perception, which Vlada is unfailingly good at, will 

help adult persons to reflect on these issues. The official culture, meanwhile, con-

tinues to form raw human materials into obedient subjects.

The Institute of Nutrition still calculates the nutritional norms for diets based on 

protein deficiency under the false pretenses of caring for health and fitness. The 

zone of official silence closes down time and stops thought.

“Prescriptive silence turns into violence.” Always.

September, 2019

депресію, спричинену суперечністю між власними намірами та наслідками своїх 

дій. Ця депресія перетворилася на ціннісну засаду існування сучасного людства. 

Депресія стала відповіддю буття на спробу людини позбутися думки про смерть 

та про її цінність – надавати сенс життю. Влада Ралко у своїй живописній мудрості 

робить акцент на взаємодії життя і смерті, не розділяє їх як певну послідовність 

у часі або сусідство у просторі, а вміщує їх в одночасність існування сполучених 

посудин.

Так само сполучені між собою внутрішнє і зовнішнє в акварелях (за участю мар-

кера) художниці. Ефект сполученості досягається завдяки подвоєнню розриву – 

між внутрішнім і внутрішнім, між зовнішнім і зовнішнім. 

Вивертання глядацького сприйняття, що незмінно вдається Владі, слугує реф- 

лексії дорослої людини, тим часом як офіційна культура продовжує виховувати 

слухняну підлеглу істоту з людської сировини. 

«Інститут харчування» залишається тим, який розраховує норми білкового голо-

дування під прикриттям піклування про здоров’я та фігуру. Зона офіційної тиші 

замикає час і зупиняє думки.  

«Регламентоване замовчування обертається насиллям». Завжди.

Вересень 2019 р.

Ілюстрація з кулінарної книги ПОЛЬСЬКА КУХНЯ, 1959 р.
Illustration from the cookbook POLISH CUISINE, 1959

ПОДІБНІСТЬ (фрагмент), серія ЗОНА ТИШІ, 2019 р.
AFFINITY (a fragment), THE QUIET ZONE series, 2019



200x150
акварель
і
маркер
на
папері
липень–серпень
2019

200x150
watercolor
and
marker
on
paper
July–August
2019

Роботи на папері
Works on paper



48 49

Основа  /  Base



50 51



52 53



54 55

Разом  /  Together



56 57

Квадратний метр  /  Square Meter



58 59

Серп і рот  /  A Sickle and a Mouth



60 61

Хрест і молот  /  A Cross and a Hammer



62 63



64 65

Парне  /  Paired



66 67



68 69

Сильна рука  /  Strong Arm



70 71

Віра і праця  /  Faith and Work



72 73

Порядок  /  Order



74 75

Затули вуха волоссям  /  Cover Up Your Ears with Your Hair



100x70
акварель
і 
маркер
на
папері
2019

100x70
watercolor 
and 
marker 
on 
paper
2019

Моя робота мене 
робить  /  Гасла

My Work Works 
Me  /  Slogans



78 79

Both work and the church regulate and structure bodies, lending physical organs purpose. Wherever the Cus-
tom retains its influence, simple physical toil functionally acquires a sacred dimension. It is instated through 
a seemingly “natural” assignment of roles: the man automatically has power over the woman simply because 
he’s physically stronger, the healthy survive while the weak perish, etc.

In the series, I have collected work instruments that, together with various organs, serve as “votive offerings.” 
The human essence fully invests itself in work; therefore, tools of trade automatically deserve sacralization. 
Sometimes they begin to resemble implements of torture or get grouped into quasi-heraldic compositions, 
sometimes they get incorporated into bodily structures or even replace organs, transforming the body into 
work equipment. Work consumes sexuality, movements become mechanized and orderly. Will and experi-
ment are obstructed by experience. Primitive quotidian life takes human beings hostage, and imprisons them 
in work.

In the times of the Athenian democracy, slavery and slave labor had undermined the spirit of democracy: 
according to Aristotle, a slave, the most perfect work instrument, was living chattel property endowed with a 
soul. Importantly, when slaves had to provide testimony in court, they spoke with their “bodies;” that is, they 
could be subjected to torture. The Soviet regime meticulously cultivated another interpretation of work. This 
interpretation consisted of the belief that any work is worth respect. Manual labor was respected, and workers 
of both sexes became heroic figures. Experience of physical labor dwarfed intellectual efforts, much like mus-
cular workers’ bodies dwarfed those that fell below the “healthy” norm.

Nevertheless, having experience of living in a country house that serves as our studio and shelter out of the 
city, I cannot leave out another important aspect of manual labor that is necessary under these conditions: 
namely, that it gains something similar to gravity, lending bodies a sense of weight. Agricultural work is inte-
grated into natural cycles; much like natural processes, its cycles are constantly renewed, and have no end. De-
spite the triumphant march of progress, simple work doesn’t disappear and reminds us about the presence of 
death in life. Involving death in the course of things helps to overcome fear of death and reminds humankind 
of its divine nature when spiritual efforts are produced through physical exertion, or even liberated through it.

Artist’s work stands apart from other kinds of work that satisfy humankind’s functional needs. Unclear and 
undefined, it asks us to relinquish the Manichean view of the world with its very presence, leaving behind the 
vicious circle of dualist dogmatism.

July 2019

Vlada Ralko

My Work Works Me (fragment)
Праця і церква створюють для тіла певний регламент, структурують його – органи тіла отримують 
призначення. У разі, коли Звичай зберігає свою впливовість, проста фізична праця також практично 
сакралізується. Відбувається начебто «природний» розподіл ролей – чоловік автоматично головує над 
жінкою лише через те, що він сильніший фізично, здорова людина виживає, а слабка гине. 

У роботах серії я зібрала докупи робочі знаряддя, які разом з окремими органами тіла утворюють 
низку «вотивних дарів». Людське докладає до праці усю свою сутність, а знаряддя праці неначе 
автоматично заслуговують на освячення. Часом вони у мене стають подібними до пристосувань для 
тортур або групуються в композиції, схожі на геральдичні, часом – долучаються до будови тіла чи навіть 
заступають окремі органи, перетворюючи тіло на робочий інструмент. Праця поглинає сексуальність, 
рухи механізуються й упорядковуються. Воля та дослід затуляються досвідом. Примітивний побут бере 
людину в заручники, ув’язнює її у праці. 

За часів афінської демократії рабство та рабська праця в якомусь сенсі підважували вільний дух – за 
Аристотелем, раб був живою (одухотвореною) власністю і найдосконалішим знаряддям. Важливо, що раб 
на суді давав покази «тілом», тобто до нього застосовували тортури. Ще один погляд на працю старанно 
культивували за радянської доби. Він полягав у тому, що праця заслуговує на повагу сама по собі. 
Фізичну працю вважали почесною справою, а працівника із працівницею героїзували. Досвід фізичної 
праці превалював над зусиллями думки так само, як м’язисте робітниче тіло над таким, що відрізнялося 
від «здорової» норми.

Проте, маючи досвід життя в сільському будинку, який слугує нам заміським сховком і майстернею, 
я  не можу лишити поза увагою інший аспект необхідної в таких умовах фізичної праці, яка набуває 
властивостей чогось схожого на гравітацію, додає тілу відчуття ваги. Сільська праця неначе долучається 
до природних циклів, її процеси, подібно до природи, відновлюються та не мають кінця. Незважаючи на 
переможну ходу прогресу, проста праця не зникає і нагадує про присутність смерті всередині життя. Це 
задіяння смерті у перебігу речей перемагає страх перед нею та нагадує людині про її божисту природу, 
коли душевні рухи здійснюються у певних тілесних зусиллях, ба більше – звільняються в них. 

Праця художника стоїть осторонь усіх інших видів праці, які забезпечують функціональні потреби 
людини. Вона неясна й невизначена і своєю наявністю закликає зректися маніхейського погляду на світ 
та залишити нарешті замкнене коло дуалістичного доктринерства.

Липень 2019 р. 

Влада Ралко

Моя робота мене робить (фрагмент)



80 81



82 83

Моя робота мене робить  /  My Work Works Me



84 85

Моя робота мене робить  /  My Work Works Me



86 87

Human life is often compared to a road subdivided into stages. Various situations in life, meanwhile, are usually 

regulated by so-called formats that dictate expectations and behaviors. This “formatting” occurs with mutual 

consent: authorities, the market or customs may define humankind’s lifestyle, and yet each person modulates 

his or her principles depending on what’s expected of him or her. In any case, people willingly perform a range 

of tasks, “for better, for worse,” at work and during their free time.

The title, Slogans, alludes to prescriptive regulations of the Soviet era, and the formation of the specific 

conscience of “the Soviet person.” I have a feeling that past conditions keep reproducing themselves with 

unerring stubbornness of a perpetuum mobile. I have presently focused on commands that our contempo-

raries could adopt when it comes to joys of life, because leisure and pleasure, too, are now regulated. We have 

to rejoice in agreement with others, and this, nevertheless, has nothing in common with the joy shared with 

the near and dear. I’m dealing instead with conventional pleasures, so to speak, that only become pleasurable 

once they get the external approval of the eye of the selfie camera.

Ernest Gellner had introduced the term “modular persons,” which perfectly encapsulates the principles of 

constructing one’s own life within the framework of roles suggested by society, and instructions from influen-

tial mentors. For contemporary persons, it no longer suffices to adopt the required position: they transform 

themselves so that the stages of their lives or the organs of their bodies could be replaced not by other frag-

ments from life and bodies, but by objects. Values, therefore, are made literal, and become prosthetics rather 

than inner buttresses.

Thematically, Slogans are both an antithesis and a supplement to my series My Work Works Me, in that they 

deal with leisure. The tendency to limit one’s needs in life to a miserly list of ways to attain joy has long per-

plexed me. Whereas Gellner compared modes of existence with modular furniture that can be assembled in 

various ways, depending on the owner’s capabilities, I would like to emphasize the stable meagerness of these 

needs, regardless of each individual’s material status and possibilities connected to that. High-income per-

sons often realize in their passions and leisure the simple beggar’s dreams of food, drink, a good car, a house 

of one’s own, and understandable ideals. In Slogans, the coveted attributes of this happy, carefree leisure and 

comfort, such as a house, a barbecue, a car, a fence or an ideological symbol, become a perverse embodiment 

of values that assault or quietly assimilate the divine body of the humankind.

September 2019

Vlada Ralko

Slogans
Життя людини часто порівнюють зі шляхом, довжину якого розподіляють на етапи. Своєю чергою, життєві 

ситуації вже звично унормовані так званими форматами, з якими узгоджуються сподівання й поведінка. 

Таке «форматування» відбувається за обопільною злагодою – влада, ринок або звичай призначають 

людині стиль життя, однак і сама вона модулює власні принципи залежно від того, чого від неї чекають. 

У будь-якій ситуації людина неначе за власним бажанням виконує низку завдань і робить це «у горі і 

радості», на роботі й у вільний час. 

Назва «Гасла» відсилає до владних настанов радянської доби та феномену формування специфічного 

сумління «радянської людини». Натомість мене не полишає відчуття, що минула реальність продовжує 

відтворюватися зі сталою впертістю вічного двигуна. Наразі я зосередилася на командах, якими сучасна 

людина може керуватися, коли йдеться про радощі життя, бо відпочинок і насолода у сьогоденні також 

підлягають редакції. Людина мусить радіти наче за згодою з іншими, що, однак, не має нічого спільного 

з радістю, розділеною з близькими. Мова радше про таку собі конвенційну насолоду, що відбувається 

лише тоді, коли її схвалено ззовні оком селфі-камери. 

В Ернеста Ґелнера є термін «модульні люди», який дуже точно окреслює погляд на будування власного 

життя з огляду на ролі, запропоновані суспільством, а також на напучування впливових менторів. Утім для 

сучасної людини вже недостатньо просто зголоситися на прийняття належної пози – вона перебудовує себе 

таким чином, що етапи життя й органи тіла заміщуються вже не іншими життєвими і тілесними фрагментами, 

а речами. Тобто цінності набувають буквальності та замість внутрішньої опори стають протезами. 

Тематично «Гасла» водночас є антитезою та доповненням серії «Моя робота мене робить», бо присвячені 

відпочинку. Мене давно дивувала схильність зводити життєві потреби до вбогого переліку варіантів 

отримання життєвих радощів. Якщо Ґелнер порівнює буттєві моделі з модульними меблями, варіації 

складання яких залежать від можливостей власника, я хотіла би зауважити саме сталу «злиденність» 

потреб, яка аж занадто часто не залежить від матеріального статку індивіда і пов’язаних із цим спромог. 

У дозвіллі та захопленнях людина з високими статками часто реалізує невигадливі мрії бідняка про 

їжу, випивку, хорошу автівку, власний дім і зрозумілі ідеали. У «Гаслах» бажані атрибути щасливого 

безтурботного побуту та затишку, як-от будинок, мангал, авто, паркан чи ідеологічний символ, постають 

збоченим уречевленням цінностей та неначе ґвалтують або потиху поглинають божисте тіло людини.

Вересень 2019 р.

Влада Ралко

Гасла



88 89



90 91



92 93

Гасла  /  Slogans



Майстерня  /  Studio



96 97



98 99



100 101



102 103



200x500
олія
на
полотні
липень–серпень
2019

200x500
oil
on
canvas
July–August
2019

Подібність / Хода /  
Виокремлення / 
Двоїна

Affinity / Procession 
/ Separation / Dual



106 107

Подібність  /  Affinity



108 109



110 111



112 113

Виокремлення  /  Separation



114 115

Двоїна  /  Dual



116 117



118 119

Хода  /  Procession



120 121





124 125



126 127



128 129



60x70
олія
на
полотні
липень–серпень
2019

60x70
oil
on
canvas
July–August
2019

«Кухня»
Inner Workings



132 133

Без назви  /  Untitled



134 135

Зустрічне  /  Counter Поверхня  /  Surface



136 137

Залежність  /  DependenceРозширення  /  Expansion



138 139

Напрямок  /  DirectionНапередодні  /  On the Eve of



140 141

Єднання  /  UnionЗміст  /  Content



142 143

Основа  /  BasisОтвір  /  Opening



144 145

Форма  /  FormЗв’язати  /  Bound



146 147

Крає  /  CuttingМатерія  /  Matter



148 149

Пильнує  /  Keeping an Eye PeeledРозріз  /  Cut



150 151

Половина  /  HalfПовне  /  Filled



152 153

Всередині  /  InsideМежа  /  Boundary



154 155

Голова  /  HeadСкласти  /  Fold



156 157

Спроба забути про людей  /  An Attempt to Forget about HumankindВузол  /  Knot



158 159

Двоїна  /  DualДістатися до  /  Reaching For



160 161

Вічний вогонь  /  Eternal FlameДещо  /  Something



162 163

Третина  /  One ThirdВідкриття  /  Breach



164 165

Вказує  /  Pointing Розподіл  /  Division



166 167

Ніж  /  KnifeВилити  /  Pouring Out



168 169

Розгорнуте  /  UnwrappedПів долоні  /  Half a Palm



170 171

Відкрити  /  Open UpТиск  /  Pressure



172 173

Зусилля  /  Effort



Виставка
галерея
ЧервонеЧорне
Канів
вересень
2019

Exhibition
ChervoneChorne
gallery
Kaniv
September
2019

Цінні речі
Things of Value



176 177



178 179



180 181



182 183



184 185



186 187

2011  —  Спека (разом із Володимиром Будніковим), галерея ГуГа, Гурзуф; Хлопчики й дівчатка (разом із 
Володимиром Будніковим), Арт-центр Я Галерея, Київ

2010  —  Арт-київ, Мистецький арсенал, Київ

2009  —  Військовий санаторій, Karas Gallery, Київ; Прості речі, Арт-Київ, Український дім, Київ; Заздрість 
до реальності, Karas Gallery, Київ; Знаки, Bereznitsky gallery, Берлін; Гоголь-фест, галерея Лавра, 
Київ

2007  —  Арт-москва, ЦБХ, Москва; Має бути, Арт-центр Я Галерея, Київ; Шкільна цигейка, галерея 
Paperworks, Москва; Шкільна цигейка, Московська бієнале, ЦБХ, Москва; Стипендія CCN Graz, 
Грац

2006  —  Ковзання, Арт-центр Я Дизайн, Київ; Близнюки, галерея Ательє Карась, Київ

2005  —  Рожеве міцне, галерея Ательє Карась, Київ

2004  —  Проста людина, галерея Ательє Карась, Київ; Китайський еротичний щоденник, галерея Гель-
мана, Москва; Прощавай, зброє, Мистецький арсенал, Київ

2003  —  Перша колекція, ЦБХ, Київ; Donumenta, Регенсбург; Епоха романтизму, Палац мистецтв, Львів

2002  —  Китайський еротичний щоденник, галерея Гельмана, Київ; За склом, галерея Ательє Карась, 
Київ; Дівчинка, німфетка, дівчинка, німфетка, галерея Rebellminds, Берлін

2001  —  Роботи на папері, галерея Аліпій, Київ; Живопис, офорт, галерея-ательє In den Gerbgruben, Бур-
генленд; Премія всеукраїнської трієнале живопису, Київ

2000  —  Рай, галерея Ра, Київ; Нові спрямування, ЦБХ, Київ; Замок Чимеліце, міжнародна резиденція, 
ЦСІ, Прага

1997  —  Кращі часи, галерея Тадзіо, Київ; Кращі часи, Музей історії Києва, Київ

1995  —  Скарби забутої країни, Лінкольн-центр, Нью-Йорк

Влада Ралко народилася 1969 року в Києві. У 1987 році закінчила Республіканську художню середню 
школу ім. Т. Г. Шевченка, в 1994-му – Національну академію образотворчого мистецтва та архітектури 
(майстерня проф. В. Шаталіна). Член Національної спілки художників України з 1994 року. Живе та 
працює в Києві.

2019  —  Цінні речі, галерея ЧервонеЧорне, Канів; Особисті речі, Galeria Labirynt, Люблін; Свобода та її при-
вид. Версія, Galeria Arsenał, Білосток; Exodus. Biruchiy 019. Montenegro, Національний музей Чор-
ногорії, Цетіне; Музей історії Києва, Київ; Київський щоденник, Музей скульптури І. Ґ. Пінзеля, Львів; 
Війна в музеї, Кмитівський музей радянського мистецтва, Кмитів; Весілля, Voloshyn Gallery, Київ

2018  —  Революціонуймо!, Мистецький арсенал, Київ; Свій простір, PinchukArtCentre, Київ; Свобода та її 
привид, галерея ЧервонеЧорне, Канів; Перманентна революція, Музей Людвига, Будапешт; Ре-
зерв, Національний музей Київська картинна галерея, Київ; Анатомія, Одеський художній музей, 
Одеса

2017  —  Свято скасовано! – Київська школа – Київська бієнале 2017, Київ; Три кроки (разом із Володи-
миром Будніковим), ЦБХ, Київ; Близьке серед забутого, Voloshyn Gallery, Київ

2016  —  Наше національне тіло, Національний музей Тараса Шевченка, Київ; Худшкола, Національний 
музей російського мистецтва, Київ; Лінія розмежування (разом із Володимиром Будніковим), га-
лерея ЧервонеЧорне, Канів

2015  —  Київська школа – Київська бієнале 2015, Київ; На межі, PinchukArtCentre, Київ; Our national body, 
Galeria Arsenał, Білосток; Укриття, галерея ЧервонеЧорне, Канів; Уява. Реальність, Національний 
український музей, Київ; Lest the two seas meet, Museum of Modern  Art, Варшава; IV Одеська 
бІєнале сучасного мистецтва, основний проект “Manifesto”, Музей сучасного мистецтва Одеси

2014  —  Прихисток поета (разом із Володимиром Будніковим), галерея ЧервонеЧорне, Канів; Т. Г., На-
ціональний музей Тараса Шевченка, Київ; Референдум про вихід зі складу людства, Teatr 
Powszechny, Варшава; Premonition: Ukrainian art now, Saatchi Gallery, Лондон; The Ukrainians, 
DAAD gallery, Берлін; The drop in the ocean, Kunstlerhous, Відень; The show within the show, Мис-
тецький арсенал, Київ; Білії листи, Karas Gallery, Київ

2013  —  Поверхня, Karas Gallery, Київ; Всередині, Karas Gallery, Київ

2012  —  Спека (разом із Володимиром Будніковим), Великий скульптурний салон, Мистецький арсе-
нал, Київ; Зачарований погляд, Перша Київська бієнале Arsenale (паралельна програма), Karas 
Gallery, Київ; Художники малюють. А4, Karas Gallery, Київ

Вибрані виставки



188 189

2011  —  Heat (with Volodymyr Budnikov), GuGa Gallery, Gurzuf; Boys and girls (with Volodymyr Budnikov), 
Ya-Gallery Art Centre, Kyiv

2010  —  Art-kyiv, Art Arsenal, Kyiv

2009  —  Military sanatorium, Karas Gallery, Kyiv; Simple things, art kyiv, Karas Gallery, Ukrainian House, Kyiv; 
Envy to reality, Karas Gallery, Kyiv; Signs, Bereznitsky gallery, Berlin; Gogol fest, Lavra Gallery, Kyiv

2007  —  Twins, art moscow, Karas Gallery, Central House of Artists, Moscow; must have, Ya-Gallery Art 
Centre, Kyiv; Shool wool, Paperworks Gallery, Moscow; Shool wool, Moscow Biennale, Central House 
of Artists, Moscow; Scholarship of CCN GRAZ, Graz

2006  —  Sliding, Ya-Gallery Art Centre, Kyiv; Twins, Atelier Karas Gallery, Kyiv

2005  —  Pink fortifited, Atelier Karas Gallery, Kyiv

2004  —  Simple man, Atelier Karas Gallery, Kyiv; Chinese Erotic Diary, Guelman Gallery, Moscow; Farewell to 
arms, Art Arsenal, Kyiv 

2003  —  First collection, Central House of Artists, Kyiv; Donumenta, Regensburg; Age of romanticism, Palace 
of Fine Arts, Lviv 

2002  —  Chinese erotic diary, Guelman Gallery, Kyiv; Behind the screen, Atelier Karas Gallery, Kyiv; Girls, 
nymphettes, girls, nymphettes, Rebell Minds Gallery, Berlin

2001  —  Works on paper, Alipy Gallery, Kyiv; Painting, etching, In den Gerbgruben Gallery, Burgenland; Prize 
of ukrainian triennale of painting, Kyiv

2000  —  Paradize, Ra Gallery, Kyiv; New trends, Central House of Artists, Kyiv; Chimelice custle residence, 
CCA, Prague

1997  —  Better times, Tadzio Gallery, Kyiv; Better times, Museum of Kyiv History, Kyiv

1995  —  Treasures of forgotten country, Lincoln Center, NY

Vlada Ralko was born in 1969 (Kyiv, Ukraine). In 1987 graduated from Kyiv Art School. 1988-1994 – Kyiv 
State Academy of Arts (Fine Arts Department, coordinator – professor V. Shatalin). Member of the National 
Artists’ Union of Ukraine from 1994. Lives and works in Kyiv.

Selected exhibitions

2019  —  Things of value, ChervoneChorne gallery, Kaniv; Personal effects, Galeria Labirynt, Lublin; The 
phantom of liberty. Version, Galeria Arsenał, Białystok; Exodus. Biruchiy 019. Montenegro, National 
museum of Montenegro, Cetinje; Kyiv History Museum, Kyiv; Kyiv diary, I. G. Pinzel Sculpture Museum, 
Lviv; War in museum, Kmytiv Museum of Soviet Art, Kmytiv; Wedding, Voloshyn Gallery, Kyiv

2018  —  Revolutionize!, Art Arsenal, Kyiv; A Space of One’s Own, Pinchuk Art Centre, Kyiv; Liberty and its 
Phantom (with Volodymyr Budnikov), Chervonechorne gallery, Kaniv; Permanent revolution, Ludvig 
museum, Budapest; Reserv, Kyiv National Picture Gallery, Kyiv; Anatomy, Odessa Art Museum, Odesa; 
Fashion Show, Voloshyn Gallery, Kyiv

2017  —  Holiday Canceled! – Exhibition of the Kyiv International – Kyiv Biennale 2017, Kyiv; Three steps 
(with Volodymyr Budnikov), Central House of Artists, Kiev; Imminent amongst forgotten, Voloshyn 
Gallery, Kiev

2016  —  Our national body, National Taras Shevchenko museum, Kyiv; Art school, National museum of 
russian art, Kyiv; Contact line (with Volodymyr Budnikov), Chervonechorne gallery, Kaniv

2015  —  The school of Kyiv – Kyiv Biennial 2015, Kyiv; On the board, Pinchuk Art Centre, Kyiv; Our national 
body, Galeria Arsenał, Białystok; Shelter, Chervonechorne gallery (Art Kyiv, Art arsenal); Fantasies. 
Reality, National Art museum of Ukraine, Kyiv; Lest the two seas meet, Museum of Modern Art, 
Warsaw; IV Odessa biennale of contemporary art, main project "Manifesto", Museum of Odessa 
modern Art

2014  —  T.H., National Taras Shevchenko museum, Kyiv; Poet's refuge (with Volodymyr Budnikov), 
Chervonechorne gallery, Kaniv; Referendum on withdrawal from the human race, Teatr Powszechny, 
Warsaw; Premonition: Ukrainian art now, Saatchi Gallery, London; The Ukrainians, DAAD gallery, 
Berlin; The drop in the ocean, Kunstlerhouse, Wienna; The show within the show, Art Arsenal, Kyiv; 
White pages, Karas Gallery, Kyiv

2013  —  Surface, Karas Gallery, Kyiv; Inside, Karas Gallery, Kyiv

2012  —  Heat (with Volodymyr Budnikov), Grand Sculpture Salon, Art Arsenal, Kyiv; Captivated gaze, Arsenale 
2012, Karas Gallery, Kyiv; Artists draw A4, Karas Gallery, Kyiv



Книжки Володимира Буднікова та Влади Ралко, видані мистецьким об’єднанням «ЧервонеЧорне»

Books by Volodymyr Budnikov and Vlada Ralko issued by the ChervoneChorne Art Group

Прихисток поета
Poet’s Refuge

Замість документа
By Way of a Document

Київський щоденник
Kyiv Diary

Анатомія
Anatomy

Привид свободи
The Phantom of Liberty

Питання до видимого
Questioning the visible

Політ
Flight

Укриття
Shelter

Лінія розмежування
Contact Line

chervonechorne.com

Володимир Будніков
Volodymyr Budnikov

Володимир Будніков
Volodymyr Budnikov

Володимир Будніков
Volodymyr Budnikov

Володимир Будніков
Volodymyr Budnikov
Влада Ралко 
Vlada Ralko

Володимир Будніков
Volodymyr Budnikov
Влада Ралко 
Vlada Ralko

Володимир Будніков
Volodymyr Budnikov
Влада Ралко 
Vlada Ralko

Влада Ралко
Vlada Ralko

Влада Ралко
Vlada Ralko

Влада Ралко
Vlada Ralko

volodymyr budnikov

по
літ

привид свободи

влада 
ралко

влада ралко

привид свободи

Влада Ралко
ПРИВИД СВОБОДИ

Ідея Юрій Сташків
Упорядник Влада Ралко
Менеджер Наталія Бондаренко
Текст Влада Ралко
Переклад Ярослава Стріха
Коректор українського тексту Тетяна 
Кришталовська
Репродукції Ігор Окуневський, Андрій Лобов
Фото Андрій Лобов, Павло Мазай, Валентин 
Кузан, Катерина Довгайло, Володимир Будніков, 
Влада Ралко
Дизайн Віктор Володимиров-Лихоліт, Влада Ралко

Особлива подяка за допомогу в організації 
проекту Катерині Довгайло, Катерині Рай, Роману 
Яворському, Михайлу Сташківу, Сергію Чернову

Vlada Ralko
THE PHANTOM OF LIBERTY

Concept Iurii Stashkiv
Curator Vlada Ralko
Manager Nataliia Bondarenko
Text Vlada Ralko
Translation Iaroslava Strikha
Copy Editor (Ukrainian) Tetyana Kryshtalovska
Reproductions Ihor Okunevskyi, Andrii Lobov
Photographs Andrii Lobov, Pavlo Mazai, Valentyn 
Kuzan, Kateryna Dovhailo, Volodymyr Budnikov, 
Vlada Ralko
Design Viktor Volodymyrov-Lykholit, Vlada Ralko

We would like to express our gratitude to Kateryna 
Dovhailo, Kateryna Ray, Roman Iavorskyi, Mykhailo 
Stashkiv, Serhii Chernov for their help with the 
projectchervonechorne.com

ЧЕРВОНЕЧОРНЕ МИСТЕЦЬКЕ ОБ’ЄДНАННЯ

КНЯЖА ГОРА
- ГОТЕЛЬ
- РЕСТОРАЦІЯ

ПРИГОДИ ПРОСТОНЕБА

вул. Дніпровська, 1, 
м. Канів, 19000, Україна 
тел.: +380 95 283 38 33 
тел.: +380 4736 315 88 
reservation@knyazhahora.com
http://chervonechorne.com

CHERVONECHORNE ART GROUP

KNYAZHA HORA
- HOTEL
- RESTAURANT

PRYHODY PROSTONEBA

Dniprovska Str., 1, 
Kaniv, 19000, Ukraine 
тел.: +380 95 283 38 33 
тел.: +380 4736 315 88 
reservation@knyazhahora.com
http://chervonechorne.com



УДК	 75.072(477)
	 Р20

ISBN	 978-617-7778-38-6

© В. Ралко / V. Ralko
© «ЧервонеЧорне» / “ChervoneChorne”

Друк: фамільна друкарня 
Print: family printing house

Київ-Канів 2019 
Kyiv-Kaniv 2019


